

اَللّٰهُمَّ اكْبِرْ  
 زوالِ دولتِ عثمانِ زوالِ شرع و ملتِ ہو  
 غریب و فکر فرزندِ عیاں و خانماں کب تک  
 (علامہ شیخ نشانی)

CHECKED

# خلافت و راجحستان

1987 CHECKED 1988 مرتبہ

ڈاکٹر سید محمود صادقی - ایچ - ڈی - پیر شرایط لا - پئیہ

زیر نگرانی

شیش تاں حضرت اعظم قریب طبری اللشاعت محلہ کو ٹلہ شہر میڑھ

اللہ ہر زمانہ اپنے حظا گلپتا کے

وچ پر بیٹگو رکد ہلی ویچھو اکر

محمد امیاز نے صداقتِ شرم پئیہ سنا کیا

(جملہ حقیق مخطوطہ ایں)

تمیت علی

نشری برائی

رئیس الاجرار مولانا محمد علی صنائی تھت  
تھاریہ مولانا محمد علی صنائی تھت اقل

امیر سرہولی - بیبی - پیرس - لاہور - کلکتہ کی مشہور تقریروں کا مجموعہ ۸

تھاریہ مولانا محمد علی صنائی تھت دوم

کراچی - الہ آباد - گرات - احمد آباد - لکھنؤ کی زبردست تقریروں کا مجموعہ ۸  
خطبہ صد ارت مولانا محمد علی صنائی - دہلی و لکھنؤ کا نفرش ۵  
چند بیات جو ہر (مجموعہ نظم) ۰۲

تقریر مدرس ۳ بیان مقدمہ کرائی  
لصائیت حضرت مولانا عبد الماجد صناید ایونی

الاطمار

مسئلہ خلافت اور واقعات پنجاب - علماء کے فرائض پر لا جواب تصنیف ۸

درس خلافت

تقریر سکھانے والی وہ مشہور کتاب جو جھٹی مرتبہ چپی ہے  
المکتوب

دس ہزار سیل کا حضرت مولانا عبد الماجد صنائی کا خود نوشت سفر نامہ بلگام اور  
بھار کا نفرش کی دو مشہور تقریریں - بنگلورڈ سیور - نیلگری - بیبی - کراچی -

پٹنہ وغیرہ کے مفصل حالات محارب لرزائی کی کیفیت ۸

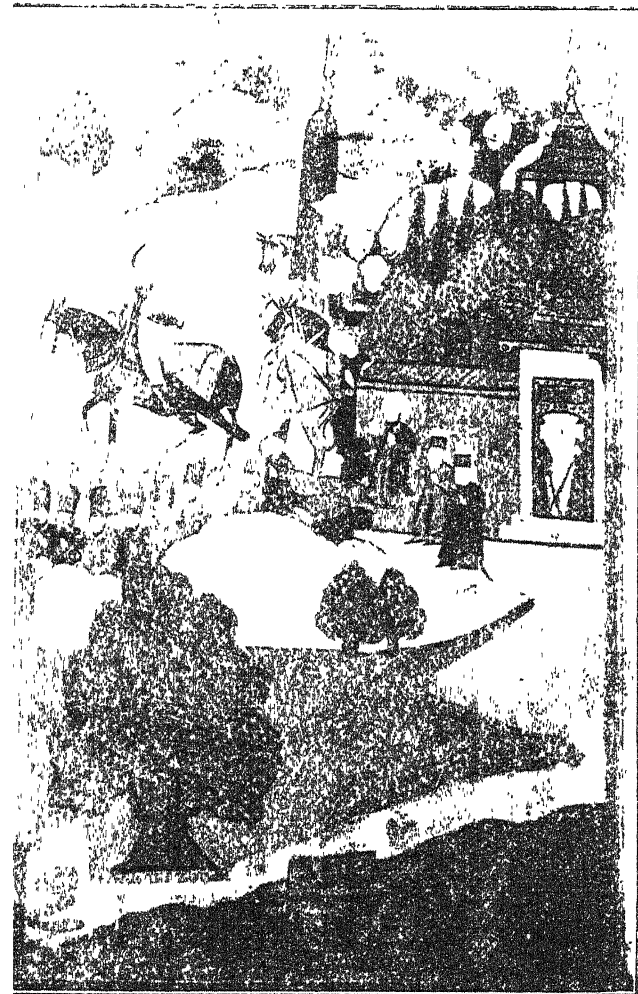
جدیات الصداقت

حضرت مولانا کے چند نایاب مصنایں کا مجموعہ

مشتاق احمد ناظم قومی دارالاشراعت مجلہ کوٹلہ شہر میرٹھ



رسول نام رسالت بر داد و استغفار نهاد و سر بر کار



خدیفہ خاندان عبا سیدہ خلافت اور رہب کا جائزہ سلطان قریبی کو دے رہے ہیں

## شہید

مولانا شوکت یہ سالی نام و نکاح نہیں  
خدمات انجام دیں وہ ایسی نہیں ریکھ کر لیں سلمان بھر رہو کے  
احسان سے ہدہ پر آ جو سکے ۔

میں اپنی یہ ناچیز تالیف ان دونوں بھائیوں کے نام نامی کے لئے  
معنوں کرنے کی عزت حاصل کرنا ہوں ۔

## مُحَمَّد

## ۵۵ کھنڈ ہیں

اپریل ۱۹۱۹ء میں میں نے انگریزی رسالہ ایڈٹ ایڈٹ ویٹ میں ایک مضمون لکھا تھا جس میں خلافت کا تاریخی پہلو و کھایا گیا تھا اُس وقت سے اب تک دنیا بہت کچھ بدل چکی ہے۔ خلافت کا مسئلہ کل اس قدر اہم اور وسعت پذیر ہو گیا ہے کہ اس نے یورپ کے اہل تحریر کو متعدد بنا دیا ہے۔ یہ مسئلہ زبانہ حاضرہ کے ان مسائل میں سے ہے جن کا گھر گھر چرچا ہے۔

اس رسالہ میں کسی غیر واجبی جوش و خروش کا اظہار نہیں کیا گیا ہو بلکہ اس مسئلہ کا حل علمی طریقہ سے پیش کیا گیا ہے۔ اور کوشش کی کوئی ہد کے ایک بے لوث موئیخ کی حیثیت سے تاریخی واقعات پیش کردے جائیں اصل میں نے اس سلسلے کو انگریزی زبان میں لکھا تھا جو اس رسالے سے ایک مہینہ قبل جپیکر تیار ہو چکا ہے۔ اس کو ابتداء انگریزی زبان میں لفظی

گرئے سے میرا یہ مقصود تھا کہ خلافت کے مسئلہ کی حقیقت کو غیر ملکوں  
کے اہل اترائے اشخاص کے سامنے رکھ دیا جائے۔ اس کے بعد بعض  
دوسروں کی یہ راستہ ہے کہ اس کو ہندوستان کی عام فہم زبان "اردو"  
میں ترجمہ کر کے اپنے اہل وطن کو بھی اس کے مطابعہ کا موقع دیا جائے  
اگرچہ اپنی عدیم الفرضی کی وجہ سے انگریزی رسالہ کا اردو ترجمہ خود نہ  
کو رسکا۔ لیکن مجھے مستہت ہو کہ بعض دوسروں کی مدد سے میں ان لوگوں  
کی جو اس کو اردو میں پڑھنا چاہتے تھے خواہش کے پورا کرنے میں آج  
کامیاب ہوا۔ امید ہے کہ میرے اہل وطن اس سالہ کو شرف قبولیت  
عطایا کر دیں گے۔ فقط

خالکشل  
سید محمود

پٹیہ  
۱۴ جون ۱۹۲۱ء

جوابیہ نہیں ملے گیں

(دوسرا شرط ہے کہ میں کوئی کام نہیں کرے)

و اس لئے سب سے پہلے کوئی اس تہائی قیمت تک مدد و مدد کر دیتی ہوئے  
اویسی ہے جو دوست میں سے اگر بیوی کا اس امر کی تامین ہے تو اسی ایجاد کو تکمیل کر دیا جائے ہے  
اویسی کی وجہ نکلیجہ کو نیتیوں میں کوئی تجھیہ ہے مگر دوست میں سے اگر بیوی کی لوگوں کے  
متعلق اصل و احتیاط معلوم ہو جائیں تو گے تو وہ اس بارے کیں  
ہندو دوست میں سے اس سماں کے دوست بارے سے تکمیل کی جائیں مگر اسی کیسے گے  
اویسی وہ اس معاملہ میں اُن کے بیانات سے متعین ہو جائیں گے تو  
یقیناً دوسرے معاملات میں بھی اُن سے ضرور ہو دی کریں گے  
میری راستے میں مشرق اور مغرب میں مخالفت کا ایک خاص

بیل اس سبب ہی ہو کہ وہ خیالات نہ ہوتے تھے انہیں۔ اور اس کی وجہ  
اولیٰ مغرب کا تفریض ہے اور یہ تفریض ہے کہ وہ ہندوستانیوں کے  
نقطہ خیال کی دلخت نہیں کرتے۔ اسلام ایسا نہ ہب نہیں ہے جس  
میں دوسرے مہربوں سے اپنی اپنی اشیاء کی لگتی ہوں۔ جیسا کہ  
آج کل مغرب کے تہذیب پاٹھ لوگوں سے تہذیب عیسوی کو تیار کیا ہے  
جس میں عبادت کا صرف ایک دن مختصر صرکاریا ہے اور اس طرح  
انسان کی روزمرہ کی تندگی پر اس کا کچھ اثر نہیں ہے۔ تہذیب اسلام  
حیات انسانی کا مکمل قانون ہے اور تہذیب و شاسترگی کا مختار ہے جو  
ابھی تک اپنے پورے عرصہ کو نہیں پہنچا ہے۔ الرجو قدم زمانہ میں  
ہدیۃ۔ بخدا اور فرقہ طیبہ کی تہذیب نہ صرف دولت۔ بلکہ اس زندگی اور  
علم میں بچکہ زمانہ وجود کے خاص بحثیہ یعنی فرع انسانی کے افراد کشیدرو  
حکمن درج تک راحت رسانی کے مسئلہ ہے۔ تمام دنیا کی تہذیب سے  
سبقت لے گئی تھی۔ خدا کے قوانین جو ہی نوع انسان پر کلیہ حکم ال  
ہیں اور وہ قوانین جن کی پامندری پر انسانی زندگی کی اخلاقی ترقی مبنی  
ہے۔ سو اقرآن شریعت کے اور کسی کتاب پریں صراحت کے ساتھ دیج  
نہیں ہیں۔ اس لئے اسلام نو گذرا کو مصالح ترقی پر پہنچا نہیں ایک  
خاص خدمت انجام جو ہے۔ لیکن اس خدمت کو علی صورت نہیں تلت

نہیں وی جا سکتی جب تک کہ اس کی عملی مثالی پیش نہ کی جائے اور  
 مسلمان اسلامی ترقی کی مثالی صرف ”آنزادی“ میں قائم کر سکتے ہیں  
 اسلامی تہذیب قرآنی اللہ پر بنی ہے۔ خلیفہ اس کا دینیوی سردار ہے  
 خواہ وہ اہل عرب ہو یا غیر اہل عرب خواہ اس کا دارالحکومت بعْدَ ادْبَرْ  
 مدینہ ہو یا قسطنطینیہ اور اسلامی تہذیب اور ترقی کا مرکز مکرر خلافت کے  
 ساتھ ساتھ بدلتا رہا ہے۔ اور پپ کے تمام خفیلہ اس پاٹے کو تسلیم کر سکے کر  
 مدینہ اور بعْدَ ادْبَرْ وہ دارالخلافۃ تھے جو دنیا کے لئے ہمیشہ حشیہ فیض بنتے رہے  
 لیکن استیبول کے متعلق اکثر اشخاص یہ رائے نہیں رکھتے۔ حالانکہ  
 استیبول کی حالت بھی دیسی ہی رہی ہے۔ کم سے کم اُس زمانہ میں جبکہ  
 پورپاں تھبب کی آگ بھڑک رہی تھی اور غیر مذہب والے نہیں خلافاً  
 کی وجہ سے لوگوں کو زندہ جلا دیا کرتے تھے اُس صورت میں استیبول  
 ہی مظلوموں کے لئے جائے پناہ تھا۔ اس کے علوم و فنون کی صحیح  
 قدر نہیں کی گئی اور اس کی روشن خیالی کو اب تک سوائے چند  
 نکتہ میں مستشرقین کے اور کسی نے استیلیم نہیں کیا۔ جو کچھ بھی ہو لیکن  
 یہ یقینی امر ہے کہ اُس نے عمدًاً دنیا کے ساتھ اسلامی ترقی کا نمونہ پیش  
 کرنے کی کوشش نہیں کی اور اس کی یہ وجہ ہو کہ اب تک وہ عصیانیت کے  
 جملوں کا آماجگاہ بنارہ صرف چودہ سال ہوئے کہ ترکوں میں عظیم اشنا

پیدائی کے آثار نکالیاں ہوئے۔ انہوں نے اسلامی نقطہ نظر سے اپنی  
 گزرویوں کو محسوس کر لیا اور ان کو یہ بھی معلوم ہو گیا کہ یورپ کے پاس  
 ان کو نظری خاترات سے دیکھنے کے پچھے کچھ دجوہ موجود ہیں۔ وہ یورپ سے  
 وسیع مصالحت دراکر کے آشی رصلاح کے طالب ہوئے اور آشی جمیلت  
 چاہی کہ وہ نہ لکی مدد سے اپنے ملک میں اور تراپنے طرز زندگی میں ہملاحت  
 کر سکیں اور اسلامی ترقی کی ایسی مثال پیش کریں جس کی اہل یورپ  
 بھی داد دیں۔ یہ ان کی پیدادی کا پیش خیسہ تھا۔ ۱۹۰۸ء کے انقلاب  
 کے بعد جیکہ ٹرگوں نے یہ خواہش ظاہر کی تھی کہ وہ یورپ کی مدد سے  
 ترقی کریں گے۔ اور اس خواہش کے پورا کرنے میں جو کچھ مشکلات ان کو  
 پیش آئیں اس سے ہر شخص بخوبی واقف ہے۔ ہر سلماں اس امر سے  
 بخوبی آگاہ ہو کہ جب اس اسلامی سلطنت میں اصلاحات ہو رہی  
 تھیں جیسا فی سلطنتوں نے اسے گوارا کیا۔ لیکن جب وہ بام ترقی  
 پر پہنچنے کے قریب ہوئی اور اس میں سچا اسلامی جوش پیدا ہو گیا۔ اس  
 وقت بہت سختی سے اس پر چمک دیا گیا۔ اور اس کو پارہ پارہ کر دیا گیا  
 اس کا مطلب یہ ہے کہ عیسائیوں کو اپنی جدید تہذیب پر ناز تھا اور اس  
 لئے وہ یہ نہیں چاہتے تھے کہ مسلمانوں کو اتنا بھی موقع دیں کہ وہ مُنیا  
 کو یہ دکھا سکیں کہ اسلامی تہذیب کن قدر ارض و اعلیٰ ہے اور

یہ بھی اندیشہ تھا کہ لوگ اُڑنے کی تحریک سے گلے گلے کر اس باتی تحریک  
کی طرف مائل ہو جائیں گے۔

میں اسے کہ کہ اس خاص پروپری اس لئے زیادہ بحث کی  
ہے کہ یہ سلسلہ ہمہ ڈائی تشاپر و ڈی ایم ای ہے۔ اور ملائی ہفت  
نے بالمشروع اس بحث کو نہیں اٹھایا ہے۔ اگرچہ کہیں کہیں اس  
کی طرف اشارہ ضرور کیا ہے۔ اس سلسلہ کا صرف نہیں پہلو اون لوگوں  
کو متاثر نہیں کر سکتا جو نہیں کہ جیسا کہ انسانی سے سچھہ بھیجئے گی  
اور قوانین الٰہی سے بالکل تباہ فہمی۔ لیکن ہم خیال کر تاہوں کہ اس  
سلسلہ کا معاشری پہلو ہر ایسے بحث کو پھر ہمیں خودداری کا ذرا بھی جسا  
ہے اپنی طرف متوجہ کر لے گا۔

مار مار لوک بکھڑاں  
کر انیکل آمش۔ بیٹی

۲۷ مارچ ۱۹۷۲ء

## مظہر الحجہ حبہ۔ پٹنہ

### از عالیٰ جناب مظہر الحجہ حبہ۔ پٹنہ

عیسائیت نے سب سے اول اس قدیم تہذیب و تکدن کی تیاری شد  
فضل کو تباہ کیا جس سے ہم بہت کچھ مقتضی ہو سکتے تھے۔ اس کے بعد  
اس نے اسلامی خریز تہذیب کو برداشت کیا اور سب سے آخر اس نے انہیں کی  
اسلامی تہذیب کو پانال کیا (یہ کہنا بیکار ہے کہ یہ پاہالی کن قدور کی بکتی ہے)  
کیوں؟ اس لئے کہ اس کی بُنیاد و شرافت و شجاعت کے فطری جذبات پر مبنی  
اور اس لئے کہ اس کے اندر اُنہیں کی سی لطیف و اعلیٰ زندگی کا  
پیام و نورت پہنچا۔

پیشہ (انٹی کر اسیدٹ)

اُن کے بعد سلیمانی پیر و آزادوں نے ایک ایسی شے کے علاوہ علم ریاست و  
بلند کیا جسکے آستانہ پر اس کو جسم سائی کرنی تھی۔ یہ شے وہ تہذیب  
و تکمیل کھا جس سے سائی کو ایسی ایسی صدری کی تہذیب بھی پہنچائی  
و فرودہ سلام ہونی ہے۔ احصل یہ ہے کہ مشرق و دلت سندھ  
اور یہ لوٹ کے خواہاں۔ اب ان جاہاں تھیں کوہیر بھول جانے  
و صلیبی لڑائیں ایک اعلیٰ قسم کی قراقی تھیں اور کچھ نہیں۔

(ایضاً)

یہ کہا جاتا ہے کہ تاریخ اپنے آپ کو با، با وہ راتی رہتی ہے سوہم کہ سکتے  
ہیں کہ انسانی دماغ میں بعض خواص ہیں جو عرصہ دراز تک ہوتے  
رہنے کے بعد بھی بیدار ہو کر رہتے ہیں۔ خیالات اکثر مختلف صورتوں اور  
مختلف ناموں سے رونما ہوتے ہیں مگر دراصل وہ ایک ہی ہوتے  
ہیں۔ گو کہ انسان نے اپنی خود غرضیوں سے اکثر اس مطابقت  
اور یکسانیت کا انکار کیا ہے۔ اقتدار پسندی ایک عالمگیر جذبہ ہے  
جو بارہا ہمارے تمام رُوحانی اور اخلاقی جذبات مثلاً دیانت  
عدل۔ اور خوش معاملگی پر حادی ہو جاتا ہے۔ بعض اوقات یہ مہری  
تار و اداری کی شکل میں بخودار ہوتا ہے۔ اور کبھی قومی پر تری  
کی شکل اختیار کرتا ہے۔ فتوحات۔ الحاقات۔ نگرانیاں و حکم داری

اس پر مختلف اشکال اور نامہیں جن کے پروردہ میں اقتدار پر خندی کی  
خواہش اپنا کام کرنے چاہئے۔ قرون وسطی میں اسی خواہش خندی  
نام و اداری کی صورت میں ظاہر کی۔ جو راستے اسلامی تہذیب کو تباہ  
کیا اور جس کے متعلق تبیہت نے فصیح مکار اشیں الفاظ میں تفسیر کا  
اطلب کیا ہے۔

اس بیسویں صدی میں یہ خواہش قومی برتری اور سفید نسل  
کے نسلب کی صورت میں تباہ کر ہوئی ہے اور رہی سی اسلامی  
تہذیب کو پھر ایک پالمرے سے تباہ کر دینا چاہتی ہے وہ کبھی ان  
مصادیب تکالیف اور آلام کی پرواہ نہیں کرتی جو تحریب کے جنون  
میں نسل انسانی کے ایک حصہ کا سڑا لئی ہے۔

قرون وسطی میں لوگوں کو یہ ورنہ کی ہوں تھی اب تیل اور کوکلہ کی  
طبع ہے جو چاندی سونے میں بدلیں ہو سکتا ہے۔ یہ اعلیٰ درجہ کی  
نہیں ہے بلکہ نہایت ذلیل قسم کی قرأتی ہے۔ انسان نے اس  
خواہش کو بلاکسی روک ٹوک کے اس حد تک بڑھنے دیا کہ بعض  
بڑے آدمی ایسے گزرے ہیں جن کا یہ عقیدہ تھا کہ یہ خواہش ان  
میں فطری ہے اور جواب با وجود انسانی کوشش کے دور نہیں  
کی جاسکتی۔ بلاشک یہ عقیدہ اس وقت تک قائم رہے گا

جب تک انسانی انسال کی تہذیبی خالص یادی خواہشون پر  
مختصر رہے گی۔ لیکن ایسا وقت ضرور آئے گا جب مختصر لقائے  
نوع کی عاظم دنیا و سدت نظر سے بکام رہے گی۔ اپنے فیصلوں پر  
نظر شانی کرے گی اور بالآخر بیانات استینم کرے گی کہ اقتدار پسندی  
کی خواہش بُری چیز ہے جس کے خلاف جما و کرنا چاہئے۔ ایسا  
دیر پاسوں پر ضرور ہو کر رہے گا۔ اور کوئی تیسری صورت پر نہیں۔ سبھی  
بمحاذیت موجودہ انسانی دنیا پڑی شرعت سے اپنے زوال کی طرف  
چاہری پڑے۔ اگر اس کو رکانی کیا تو وہ یقیناً پریاد ہو گی۔ گزشتہ جنگ  
اور پہلے اس کی تین بحال ہے اس عالمگیر جنگ میں انگلستان کی  
شرکت کا پہلا سبب تزوہ خواہش بھی جو ارزوئے بقا کم لائی ہے  
ایک عالم گیر جنگ میں عالمگیر اقتدار والی طاقت کا غیر جہانی دار  
رہنا ممکن نہ تھا۔ انگلستان کے مقبوی ذاتات تمام دنیا میں پھیلے ہوئے  
ہیں ان کی حفاظت اور نگرانی کرنا ضروری تھا۔ سب سے اہم سوال  
ہندوستان کا تحفظ تھا۔ اگر ہندوستان ہاتھ سے تخلی جاتا  
تو سلطنت انگریزی کا نہایت ذلت کے ساتھ خاتمه ہوتا۔  
ٹیوٹن ٹھل کی تجارتی رقبہ اور جمنی کی بھری قوت کا انگلستان  
کے مقابلہ میں عروج اس شرکت جنگ کے مزید فیصلہ کن اس باب

بنتھے۔ بنا اپر انگریزی میں اس نے اپنے انسانوں کی ایک شہر کیا کہ شہر کا سچے جنگ کی نہر سے تیس اس نے بھی نوع انسانوں کی بیویوں کے خیال سے اپنا نام لکھا یا تھا تاکہ راست میازی اور انسانوں کی غاظر چھوٹی قوموں کے حقوق کے تھے اور کہ ایک دل کی جائے اور موجودہ تدبیج کو جو پور و پی دل و سلطانی جنگ جو یاد اس بیرون کی دبجو سے خطرہ میں پہنچئی تھی قائم رکھا جائے، کوئی ظاہری الائچے۔ کوئی سختیاری مقصود یا ناکام گیری بکھرنا اس کے دلاغ میں تھکھا۔ جب جنگ میں اس کی شرکت مسلمہ ہو گئی، اس سے اس انگریزی مقولہ پچسل کیا۔

”وَعَشْتَ اُوْرَجِنْگَ مِنْ سَبْ كَچْ جَائِزْ هِيْ“

اس نے ہر عکن ذریعہ سے فتح حاصل کر بینکی کوشش کی اور اس کو کسی نہ کسی طرح فتح حاصل کرنا تھی۔ اس کی رعایا میں سے سپاہیوں کی کثرت اس کی ضریبہ المثل دولت اس کی ودوبیں حکمت غلی۔ اور اس کے ضرورت سے زیادہ فیاضنا نہ عمدہ پہاں، اس کی کامیابی کا سبب ہو گئے۔ اس اٹھائی میں تین سلطنتیں انگلستان کی مقابل تھیں جن میں اسے ہر ایک کو نیچا دکھانا تھا۔ جو سنی اصلی مجرم تھا۔ مگر وہ شکت کھانے پر بھی بہت زیادہ طاقتور ہے اور تباہ ہونے والا نہیں، اس پر بھاری تاوان عالمد کر کے اس کو سر باد کرنے کی کوششیں کیں

چور ایجاد نہیں کی تھی اگر وہ ایسا کی کی کہ ملک کی ایجاد کی تھی تو اس کی ایجاد کی تھی اور کوئی دخان پر آمادہ ہے، اگر وہ آسٹریا یا پور سیکھ پر آمادہ ہے پارہ پارہ کر دیا گیا۔ اب وہ خوب سمجھیں اکٹھا سکتا۔ رہا بغیر سمجھیں  
 لا چارہ تباہ حال ٹرکی ملکی اور یورپ کا خارجہ چشم ٹرکی۔ اس کو  
 ضرور صفحہ ہستی سے بٹا دیتا ہے۔ اس کا جرم ناقابل معافی  
 ہے کیونکہ وہ مذہبی مسلمان ہے اور اس نے آثار ہے جس کے  
 وجوہ کو عیسائی ایوب گوزرا نہیں کر سکتا۔ ایشیا میں اس کی  
 موجودگی افغانستان کے میتوختات کے لئے اپنے خطرہ عظیم ہے  
 کیونکہ وہ ہندوستان کے راستہ میں حائل ہے۔ اسلام میں  
 اس کا روحاںی اقتدار ہے۔ اس نے مسلم اقوام پر انگریزی  
 اقتدار قائم رکھتے کے لئے ہر وقت اس سے خطرہ رہتا ہے  
 چنانچہ ٹرکی کی تباہی کے لئے احتادیوں کی قوت کا پو را زور  
 لگا دیا گیا اور کوئی دلیل اکٹھا نہیں رکھا گیا۔ اس کی رعایا کو ریشوت  
 میں زر و مال دیا گیا۔ اور اس طرح ان کو بغاوت پر آمادہ کیا گیا۔  
 اس کے لئے رخیالی خود مختاری کے خالی وحدوں سے جبادہ  
 اطاعت سے منحرف کئے گئے۔ دوسرے ممالک کے مسلمانوں کو  
 یہ تلقین دلایا گیا کہ یہ لڑائی مذہبی جنگ نہیں ہے اور اسلام کے

مقدس اماکن ہر طرح محفوظ رکھے جائیں گے اور اس کے دینی امور  
کو کسی شخص کا صدمہ نہ پہنچایا جائے گا۔ اور اس طرح سے مسلمانوں  
کو ان کے ہم زمہروں سے لڑا دیا گیا۔

بیشک اس قسم کے وعدوں کا پورا کرنا اتنا سچے جنگ میں ممکن نہ  
ہے اگر ایسی بے پرواہی سے کارروائی کی گئی کہ وعدہ شکن اور  
پہ کرداروں کو انتقام کی دیوی نے جلد آیا۔ دو لان جنگ میں  
مسلمانوں کو خیروں کے سخت اختتام پیدا ہے ایک گونہ تاریکی میں  
رکھا اور وہ اس حقیقتِ حال کو ان کے مقامات مقدس  
میں کیا کیفیت گز رہی ہے معلوم نہ کر سکے لیکن لڑائی ختم  
ہونے کے بعد جب صحیح حوالات معلوم ہوتا شروع ہوئے تو  
اسلامی دنیا میں ہگ لگ گئی۔ چالیس کروڑ پیر و ان اسلام کو  
اس درجہ مایوس کیا گیا ہے کہ ان پر ایک شخص کی دیو اُنگی سی طاری  
ہو گئی ہے اگر ہندوستان کے نامور سپوتوں جماعتیاں گاہِ صلی جی۔  
جنہوں نے خطرہ کو سر پر کھڑا دیکھ کر لوگوں کی ارادتی قوتوں کو  
خاموش تر کی ہوالات کے راستے پر ڈال دیا ہے۔ آڑے نہ  
آ جاتے تو ہندوستانی مسلمانوں کے غیض و غضب کی کچھ انتہا  
نہ ہوئی اور یہ معاملہ نہایت ناخوشگوار اور ناقابل پرداشت صورت

اختیار کر لے سپتا۔ افغانیز۔ میرانجی۔ شرکت۔ سریہنوب انگلستان کے خلاف ہیں کیونکہ وہ داں کو اپنے مذہب کلپا دے باد کر رہے ہیں والا سمجھتے ہیں۔ شرکی کیستی ایک دُنیوی طاقت کی حیثیت سے ملادی گئی اور اس وجہ سے منصب خلافت جو اس سے متعلق تھا، محض ایک نام رہ گیا۔ انگلستان کے امتحان خلیفۃ المسیحین کی حیثیت ایک بے ہیں قیدی کی ہو۔ تازہ اطلاعات کے بوجب وہ شہزاد کا حملہ رونکنے کے لئے اپنے پایہ تخت میں فوج بھی جمع نہیں کر سکتے۔ فرانس اور اٹلی عمدہ سیورے کی ترمیم پر رضامند تھے، صرف انگلستان مغل ہوا۔ اور یہ کیوں حضراں وجہ سے کہ انگلستان اس جنگ کی لوٹ کا بہترین رقمہ مغل چکا ہو جس کو وہ اگلنا نہیں چاہتا۔ اس لوٹ کو پھرم کر جانے کی ہر طرف سے مفطر باد کو ششیں کی جا رہی ہیں جس طرح دو ران جنگ میں عمدہ پیمان کی بہتان تھی اسی طرح بعد ازاں جنگ انگارو تیری کی کفرت ہو۔ اسلام کے سقامات مقدسه کی بے حرمتی کا انکار ہے۔ براہوں سے جو وحدے کئے گئے تھے ان کا انکار ہے۔ مسٹر لارڈ جائج کے ساتھ صد و عددوں سے بھی انکار ہو یہاں تک کہ منصب خلافت سے بھی انکار ہے۔ اس کے متعلق دُنیا سے کہا جاتا ہے کہ یہ زمانہ حال کی پیا اور اور پیان اسلام از م (عالمگیر اشاد اسلامی) اور مرحوم سلطان عبد الحمید خاں کی

انہرزا ہو۔ ایسے آئیوں کا ایک گروہ اُنہوں کا طریقہ ہوا ہے جو واقعات کو تو طہر و طڑکر اسلامی تاریخ انسیوں کو سخت کر رہا ہے اور اپنے تضییب اور خیالات (جو پہلے سے قائم کر دئے گئے ہیں) پیش کر دیں جس کے ساتھ میں ڈھال رہا ہے۔

اس بات سے ابھار نہیں کیا جا سکتا کہ ایسے لوگوں کی خوبی اُنہیں کی اُجھت کے سخت ہیں۔ لیکن کوئی شخص ان کے بیٹھ کر وہ واقعہات کو سچ نہیں مان سکتا۔ اسلام کے خلاف جو وادی جنگ جاری رہے اُس کی یہ بالکل ثقیل گرہنایت خطر ہے اُنہوں نورت ہے کہ لوگوں نے اُنکے دلکشیں اُن مسئلہ کے متعلق وعظت کرنے کے لئے متعین ہوئے اور بعض دوسریں انگلستان بھی ان کے ہمراہ ہوئے گئے ہیں۔ مگر ایسی صداقت اُن تبلیغی کام سے فائدہ نہیں ہو سکتی۔

میرے دوست داکٹر سید جمود نے اس تبلیغ اشاعت کے کمزور اور غیر موثر ہونے کو ثابت کیا ہے۔ انہوں نے جس مسئلہ کو اٹھایا ہے اس کو ناقابل تردید شہادتوں اور خود انگریزی مورخین کے ایسے شاہ سے جن کے خلاف زبان نہیں کھولی جا سکتی ثابت کیا ہے۔

ناظرین اس کتاب سے اسلام اور انگلستان کے تعلقات کی تاریخی حیثیت کا صحیح اندازہ کر سکیں گے جو نہایت واضح اور صفات طور

سے دکھائی لگی ہی مصطفیٰ کو زمانہ عالیٰ کے نئے ہورخین پاس وجہ  
خوبیت حاصل ہے کہ وہ اسلامی تاریخ کے حاصل ہوا پر دستور لکھتے  
ہیں مثلاً خدا نست پر ایسے تشفیٰ نہیں اور عالمانہ طریقہ سے بحث کی ہے کہ  
عین چاندرا شخصی کو قبول کئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ غالباً بغض لون  
اس کو خود نہ سمجھتا یا وہ تاریخی تصور کریں گے اور بخوبی کہ اس کو  
اس ایں اکریں تھام کی جے خوشی کا ذکر نہ کریں گے ایسا ہے وہ اپنی  
لئے ہے مگر اس نتایب کے مقید اور صریح ہونے کے پارستہ ہے اس ایں  
نہیں ہو سکتیں اس لئے امید ہے کہ عام لوگ کثرت سے اس کے  
مطابع سے کچھی حاصل کر سکے اور مستفید ہو سکے۔

### منظہ الحق

پٹہ صداقت آشرم

۲۸ مارچ ۱۹۲۱ء

## انگلستان کے عمد و پہمیان

### چو شکست کئے گئے

ہندوستان کے سلما الفل کو یقین کر لیتیا چاہیئے کہ ہم یا ہمارے  
مخدیں اس چیز میں کوئی ایسی بات نہ کریں۔ گھر میں سے ان کے  
مذہبی چیزیات اور خیالات کو بھیں لے لے۔ اسلام کے مقدس  
مقامات بے حرمتی سے محفوظ رہیں گے اور ان کی عزت و حرمت  
قائم رکھنے کی ہر قسم کی ممکن احتیاط کی جائے گی۔

اسلام کے مقدس دارالخلافت کے خلاف کوئی کارروائی نہیں  
کی جائے گی۔ ہم صرف ترکی وزراء سے طرف ہے ہیں جو جرمی کے نیماش  
کام کر رہے ہیں نہ کہ خلیفۃ المسلمين سے۔ بڑش گورنمنٹ نہ صرف  
اپنی طرف سے بلکہ اپنے مخدیں کی طرف سے ان تمام برا عید کی  
وقتہ داری لیتی ہے (خلافہ اعلان سرکاری شائع کردہ گورنمنٹ ہند  
نومبر ۱۹۱۷ء) جس کی اشاعت اعلان جنگ کے ساتھ سرکاری  
طور پر ہندوستان کے ہر قصبہ و قریبیں کی گئی۔

لارڈ ہارڈنگ نے امپریل یونیورسٹی کو نسل میں ۱۲ جنوری ۱۹۱۸ء کو فرمایا  
”مخدیں نے بنی آرہ، العرب اور عراق کے اماکن مقدسہ کو حملہ سے

حضرت ارکھن کی مغلوق اہلکاری کیا ہے اور پرکش گورنمنٹ نے یہ کیا  
 اہلکاری کیا ہے کہ اگر کوئی ضرورت ہو تو وہ بسیروں نے حملہ آور عوام کے  
 خلاف اُن کی حفاظت کرنے کے لئے میا رہے اور ان کو کسی قسم کا  
 تقسیم نہ پہنچا رہے گی گو و انتہا کا ریج مکثنا ہی کیوں خوبی کے  
 مکار میں شک نہ ہو گا کہ مقامات پرست سہ کے عوام اس میں کسی قسم کی  
 دست اندازی نہیں کی جائے گی اور اسلام دنیا کی بڑی طاقتیں

شارک کیا جاویگا ۔

۰۳ اپریل ۱۹۴۷ء کو لارڈ گورنر نے دارالاہم ایں یہ تقریر کی ۔  
 ”مجھ کو اس کے کئے کی لوئی ضرورت نہیں پڑتے کیس ماں کوں کن  
 کریو کی اس رائے سے متعلق ہوں کہ خلافت کا مکملہ سلسلہ اول کو  
 خود ہی طے کرنا چاہئے۔ لیکن ہم اتنا کے بغیر نہیں، وہ سکتے کہ خلیفہ  
 کے لئے یہی ضروری نہیں ہے کہ وہ صرف مسلمان ہو بلکہ یہی ضرورت  
 ہے کہ وہ ایسا مسلمان ہو جو کسی یورپین طاقت کے زیر اثر نہ ہو ۔“

میر لائڈ جارج نے ۵ جنوری ۱۹۴۸ء کو ایک تقریر میں فرمایا ۔  
 ”ہم اس خرض سے نہیں اڑ رہے ہیں کہ ٹرکی کو اُس کے دارالسلطنت  
 یا تحریک سے یا ایشیائی کوچک کے رخیز ملک سے جہاڑ کی لشیل  
 لوگ آباد میں خود مرمودیں ۔“

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

# بَابُ اَوْلٰى

## خلافت کا تاریخی پہلو

مسلم خلافت نے اس وقت چور و انگیز نظرارہ شام عالم کے سامنے پیش کر دیا ہے اس سے متاثر ہو کر اور ایک مسلمان کی حیثیت سے اپنا فرض سمجھ کر حضرت اس میدوہوم پر کہ مسلم خلافت کے متعلق جو خیر غلط فہمیاں پیدا ہو گئی ہیں ان کو دور کر سکوں یعنوں ذیل لکھنے کے لئے بھجوہ ہوا ہوں : -

خلافت کا مسئلہ گو ناگوں و کچپیوں سے لہر زینہ ہے۔ اس کے شعلت بہت کچھ اختلاف آتا ہے۔ اس کا تجزیہ کوئی آسان کام نہیں ہے اس فرض کو آئینہ زمانہ کے اسلامی مورثین ہی بہت بیرون پر انجام دے سکیں گے۔ بد فتحی سے سیاست کے مصنفوں کے ماتحت ہوں ہیں پر کہ اس مضمون کی ہی خراب ہو گئی ہے۔ اور مصنفوں

لئے اپنے خاص عقائد اور خاص اصول کی تائیدیں اس مسئلہ میں بوضختیاں را اپنے قائم کی ہیں وہ افسوسناک ہیں اس کی پڑو سور خالہ صداقت ہیر قابل افسوس زوال پیدا ہو گیا اور اس مسئلہ کا حل تاریخی تر پر گیا چونکہ اس حل سے مسلمانان ہند اور ان کے اڑان اتفاقاً پر جو وہ اپنے باوشاہ مکہ سماں تک رسکتے ہیں انہیں اپنے ارشاد میں سمجھتے ہیں لئے غیر باندھاری اور وضاحت کے ساتھ نظرِ ذات کی ضرورت ہے ۔

سرکارِ شریف کے تکلیف اشاعت و تشویہ نے حال ہی میں ایک رسالہ شائع کیا ہے جس کا عنوان ”مسئلہ خلافت پر دیانت دارانہ گفتگو“ ہے جو اس رسالہ میں مندرجہ ذیل بیانِ حق تاریخ کے ایک مستعمل کم جو بستہ روایات دیتا ہے ۔ رسالہ نے گوریں ہو کہ ۔

”یہ یاد رکھنا چاہئے کہ مسلمانان ہند کا سلطان طرکی کو خلیفہ ماننا ایک نئی چیز ہے اور گذشتہ لفظ صدی کی ایک چیز ہو جو نتیجہ ہے سیاسی پان اسلامی تحریک کی ترقی کا۔ اور اس دعویٰ کی کوئی تاریخی شہادت نہیں ہے کہ مسلمانان ہند کے لئے خلافت میں سلطان طرکی کی دنیوی اطاعت کا مفہوم پوشیدہ ہو۔“

اگر یہی معلومات صحیح ہیں تو مندرجہ بالا بیانِ اسلامی ہند

کی تاریخ کے ایک مشہور پیغمبر کے قلم سنتے تھے۔ اچھتے یا کبھی کہیں  
کرنے کے چوش بیس فائل پر فیصلہ بطا ہر تاریخی واقعہ کو فراہم  
کرنے والے ہے۔

جنیں قصہ ہر ایسے ساختہ یا اس اپنے اعلان ہے جو اسلام اور ایسے ہے  
اس درجہ مشکل بیش کی جو زاقابلی بیان ہو۔ اس واقعہ کے سنتے تھے تھے  
کے ساختہ ان کی وقار ارمی کا سوال اور یہ سوال کہ علیہ اسلام کے  
ساختہ ان کا کیا رویہ ہو ناچاہئے نہیں کہ دیا۔ اس قصہ سنتے تھے اس کا  
لیا جا سکتا کہ دنیا کے اور جہاں کے مسلمانوں کی طرح مسلمانوں کا  
یہ محسوس کرتے ہیں کہ کسی طرح کہم نہیں ہیں کہ وہ حقیقتہ الہ سلام سے ملے ہوں  
نہ کسی سے ملے ہیا زد ایسا اور عقیدہ تا بڑی مضمونی سے مبتکر ہے کہ  
جو وادیٰ لگا کے ایک ساکن کو کنارہ باس فوریں کے رہنے والے شخص  
سے (جن ہیں سے کسی ایک نے دوسرے کو نکھل دیکھا ہے اور نہ دیکھ کی  
اسیہ) مندک کرتا ہے، مکن ہو کہ ایک یورپین کی نظر ہی نہیں آئے، اور  
وہ اس کو دور از عقل سمجھے۔ لیکن حقیقت حال یوں ہی ہے۔  
اور یہ رے خیال ہیں ہر عقل سلیم رکھنے والے شخص کی توجہ اس طرف  
زیادہ سخیدگی سے سقط ہوئی چاہئے کہ بھائی زدید کی نظر سے  
جس کے وہ اب تک عادی رہے ہیں۔ کیونکہ یہ ایک ایسے عذر ہے کہ

اُندریا، سیپریو و مسلمانوں کے روحانی تسلیفات کے نئے لاپدھی ہے۔ اُن سماں میں شامی اقوام کے (جن میں پچھے پہلے سلام نام ظاہر ہوا) اگرچہ نہ ہی جوش میں تلاش کئے جا سکتے ہیں۔ شامیوں کا ترتیب شامی تحریک کے طالب علم کا پہلا خیال اپنی طرف ہیزول کرتا ہے تو (شامی تحریک احسان اور دوسرے) موقع پر ایک عضو غالیپا ہے اور خندصا ایسی جگہ جہاں وعظیں کا وحد پایا جاتا ہو جیسا کہ ملک ہرندی میں سکر شام میں پیغمبر غالیپا اپنی حد کو پہنچ گیا ہے۔

تلائیت کے حقیقی آغاز کا پتہ شامی النسل قوموں کے خصائص و تواریخ سے لگایا جاسکتا ہے جو نہ ہی تقدس اور حکمرانی کو لازم و ملزم کر رہی تھے۔ الفراویت کا نسلیہ شامی النسل قوموں میں بہت زیادہ ہے۔ لیکن حیات مذہبی و روحانی کے سامنے الفراویت مسلمیم ختم کر دیتی ہے۔ اصول انتخاب کسی نہ کسی صورت میں شامی النسل قوموں کے درمیان ہمیشہ موجود رہا ہے۔ اور ایک مقدس ملکی قانون کی طرح مانا گیا ہے۔ اسی انتخاب کے ساتھ ہمیشہ ایک قسم کا نہ ہی اقتدار شامل ہو اکرتا تھا۔ بہت قدیم ایام میں اڈوم کے بادشاہ قتیشہ حکمران نظر آتے ہیں۔

اپنی فیشیا (جن میں اہل قرطاجہ بھی شامل ہیں) خوب اپنے سارے کی  
کثیر اقسام مختلف بیش کر رکھا ہیں جن کو دیکھ کر قدیم یونان کی یاد نہ ہوتی  
ہے۔ ان لوگوں میں خالص حب الوطنی کا چند بہ اپنے ملکی معنی میں غالباً اتنی  
قوت کے ساتھ موجود نہ تھا۔ لیکن رومہ کی بیشی کے خلاف اہل فیشیا  
کی جنگ جن میں قرطاجہ تباہ ہوا اور اسکندر کے خلاف ٹھاکر کی ہلاکت  
آئیں کہ مشکل سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اس احساس سے انکل میراث نکتے گرچہ  
مُؤخر الذکر واقعہ میں جذبات مذہبی کا بھی کچھ دخل تھا۔ لیکن پھر بھی  
یہ کون کہ سکتا ہے کہ میکا بیس کی فوجوں کی بہبنت ہمارا منہج نہ برو آزماؤں  
نے انسانیت کی زیادہ خدمت کی؟

اسلام نے عربوں کے عادات و خصائص میں بہت بڑے تغیرات پیدا  
کے لیکن ساتھ ہی ساتھ ان کے جوش مذہبی کی قومی خصوصیت کو اور  
زیادہ تین کر دیا۔ اس سے پیشہ کیجی عربوں کا کوئی قومی مذہبی تھا۔ انہی  
محمد صلی اللہ علیہ وسلم ان کے لئے قومی مذہب ایسے اور اپنے پیروں کو  
ایک ایسے سیاسی و مذہبی رشته اتحاد میں جکڑ دیا جس کی بھیتی اور  
 مضبوطی کو زیادہ اور بعد بھی کم کرنا لظر نہیں آتا۔

|             |             |    |
|-------------|-------------|----|
| Carthagians | Phoenicians | Le |
| Meccanites  | Tyre        | Le |

اسلام نے عربوں کے معاشری اور انسانی اور سیاسی حالات کے سعدیات میں بہت زیادہ حصہ لیا۔ پہنچیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم صرف فرقہ پندھیز اور قبیلہ کی طرفداری کے خلاف ایک کے چذیات سے تبدیل کر دیئے ہیں ہی کامیاب ترین ہوئے، بلکہ غیر عرب مسلمانوں میں لٹا حضرت سلمان فارسی اور حضرت بلال جوشی جس کے ساتھ عورتہ سلوک کے عمل اور اصول دونوں ذرائع سے مساوات اور برابری قائم کرنے کی کوشش کی۔

مساوات اسلامی کی یہ لہر انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم کے خلفاً گھاٹ دین کے زمانہ ہے ایسی سُرعت کے ساتھ دوڑ گئی جس کی نظیر عالم من نہیں ہاتی۔ مساوات کا یہ اصول ساتوں حصہ یعنی عبیوی کے اختتام کے قوت بحر اطلاعاتی سے دریائے سندھ اور پنجاب خضر سے دادی ہیں تک پھیلا ہوا نظر آتا تھا۔ روحی فدک پہنچیر اسلام کا مدعا تمام مسلمانوں میں مساوات قائم کرنا تھا۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے۔ (ایمان والے اپنی میں بھائی ہیں اس لئے اپنے دو بھائیوں کے دریان صلح و آشتی قائم کرو)۔ دوسری جگہ ہے یہ خدا کی نظر میں تم میں سب سے

لہ ان المؤمنون اخوة فاصلحو ابین اخویکم۔

لہ ان اکرمکم عنده اللہ تعالیٰ کم۔

نے یادہ شریعت وہ سمجھا جو سب سے زیادہ خدا سے ڈرنا ہے اک مندرجہ ذیل حدیث اس سے بھی زیادہ پریش طور پر منفی خود اور حادثہ انیں بکبر کی خالیت کرنی چاہئے ۔

اسنے اللہ تعالیٰ نہ لے بچھتے ایام بہت پیشی کا سمجھا اور قدیم شعلی خروج چکریں لیا ہے۔ ایک عرب کو کسی غیر عرب پر سامنے خوف خدا کی صفت کے اور کوئی دوسری وجہ امیاز حاصل نہیں۔ تم سب دم کی اولاد ہو اور آدم خود خاک کا بنا ہوا تھا۔ جس وقت سیکھی خیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیث میں ایک آزاد یا سی جماعت کے صردار کی حیثیت سے اسستقامت اخیار کی اسلام ایک سیاسی جماعت کا مدہب قرار پایا۔ چنانچہ جیسا اخیارت اصلی اللہ علیہ وسلم نے مونوں کو اپنے مذہبی احکامات بدل کرنے کے لئے بلا بایا تو ساتھی ہی ساتھ آپ نے ایک باشاد کی حیثیت سے انہیں قوانین بھی عطا کئے پر وہیں تو لدیکے کہتا ہے کہ وہ ان کے امام تھے۔ شماں کے وقت ان کی امامت کرتے تھے۔ اور وہی ان کے امیر تھے اور وہی قاضی اور وہی حاکم تھے ۔ اس طرح اودی اور روحانی ہر دو اقتدارات ایک ذات میں متحد ہو گئے ۔ اسلام لہ اوفضل عربی علی عجمی اور عجمی عربی انکما ایناء آدم ۔

ابتداء ہی سے صرف ایک مذہب کی جیشیت ہی نہیں رکھتا تھا بلکہ اس میں قومیت کی صلاحیت بھی بھی مسلمانوں کو بستلا یا گیا کہ وہ پیغمبر خدا کی اطاعت کریں (۱) اور (نیز ان لوگوں کی جو ان کے حاکم ہیں اس حکم سے ہم کو یہ پتہ چلتا ہے کہ دُنیوی حکومت کے دائرے میں اور لوگ بھی شامل ہتھے۔ اب سے چند برس قبل یہ بات خیال میں بھی نہیں آسکتی تھی کہ عرب جیسے مختلف النسل لوگ ایک ملدا کی رہبیری میں کام کر سکیں گے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو عامل وحی تسلیم کرنے کے بعد فطرتاً اس بات کی ضرورت پڑی کہ حضور کا ایک خلیفہ العین تائب رسول ہونا چاہئے جو سب بالقول میں سوائے منصبی سالت کے آپ کی قائم مقامی کر سکے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد یہ ضرورت پیش آئی کہ آپ کا جانشین منتخب کیا جائے جو آپ کی جگہ پر مسلمانوں کی امامت کرے۔ یہ بات نہ تھی کہ خلافت کے مسئلہ کا خیال آپ کے دل میں نہ آیا ہو۔ بلکہ آنحضرت نے صرف اس خیال سے کہ مسلمان خود اپنا امام منتخب کریں کسی شخص کو خود نامزد نہیں فرمایا۔ ایک حدیث ہے کہ بوڑھے عاصم بن طفیل آنحضرت کے پاس حاضر ہوئے اور کہا۔ اگر میں اسلام قبول کروں تو میرا مرتبہ کیا ہو گا؟ کیا آپ مجھے اپنے بعد امامت

عطا فرمادیں گے اسی خضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب دیا میرے  
بعد مسلمانوں کی امامت کے فیصلہ کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں ۔  
عام طور پر مسلمان علماء و مورخین نصیب خلافت کی چار مختلف  
صورتیں اور اس کی تاریخ کے چار مختلف دور قرار دیتے ہیں ۔

### شیعہ سے ایک نظر

پہلا تاریخی دور ایک خالص مذہبی حکمرانی کا زمانہ تھا جس میں خلیفہ ایک  
مقدس مذہبی سردار اور ساتھی ساختہ باادشا ہی ہوا کرتا تھا ۔ یہ دور  
صرف تین سال تک تاکم رہا اور اس میں چار خانش خضرت ابو بکر صدیق  
حضرت عمر فاروق ۔ حضرت عثمان عٹی اور حضرت علی شیرخدا ہوئے  
جنکے مابین اس خضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اسلام میں بہت ہی  
بلند تھے ۔ یہ خلافائے راشدین کہلاتی ہیں ۔

اسلام کا یہ مقدس ترین تاریخی زمانہ تھا جو حکومت کے تختیل کے  
اعلیٰ ترین درکاموں نہیں کرتا تھا ۔ تاریخ خلافت میں یہ دور بہت مختصر  
لیکن بہت اہم ہے ۔ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال (۸ جون ۶۳۲ء)  
کے بعد فوراً ہی آپ کے تمام میراث ترین اصحاب آپ کے جانشیں کو منتخب  
کر لے کے لئے جمع ہوئے سب کی انتخاب حضرت ابو بکر صدیق پر پڑی  
حوالہ خضرت کے یار فارغ تھے خلافت کے اس دور میں احکام مذہبی کی بہت

سختی کے ساتھ تعمیل کی جاتی تھی۔ خلیفہ ایک معمولی شخص کی طرح سیدی  
سادھی نہیں کی بصر کرتا تھا۔ شاہزادے اور امرا خیر ملکی یا عرب نو مسلم  
یا قیدی جب امیر المؤمنین کے دیکھنے کے شوق پر مدد یعنی آئتے تھے  
تو وہ یہ دیکھ کر حیران رہ جاتے تھے کہ ایک شخص کو جو کسی طریقہ سے مدینہ  
کے دوسرے لوگوں سے بظاہر کوئی مختلاف حیثیت نہیں رکھتا تھا  
امیر المؤمنین کہا جاتا ہے۔ جس کی نسبت تو زین رہتا تھے ہیں کہ زین پر  
ایک بوریہ بچپنا کر رہتا تھا۔ سادہ سے سادہ لباس پہنتا تھا اور بھر معمولی  
غذہ اکھاتا تھا۔ چنانچہ انہیں خلفاء میں سے ایک خلیفہ نے ایک مرتبہ ان  
الذان دنیوی کا ذکر کرتے ہوئے جس کو وہ عمدًا چھوڑ چکے تھے یہ فرمایا تھا  
کہ اگر میں چاہوں تو میرے لئے نفیس ترین شہد اور ملائم ترین بھائی روٹی  
ہست آسمانی کے ساتھ مہیا ہو سکتی ہے۔

یہ ہر وہ نسبت ہے جس کی نسبت قرون اختری کے ہر سچے اور اقليٰ پسند  
مسلمان کی رغبت ہوتی ہے اور عدل چاہتا ہے کہ وہی نہانہ پھر عودہ کرائے  
اس کے لئے مسلمانوں کو حضرت محمدی علیہ السلام کے خلود کا انتظار ہے جو  
خلافت کے گزشتہ شان و شکوه کی پھر تجدید کر دیگے اور سچا دین پھیلائیں گے  
اور دنیا کو عدل وال صاف سے معمود کر دیں گے۔

## سیدنا علیؑ سے شفیعہ احمدؑ کے

درود سر اور جس کی مدت قیام چھ سو سال ہے۔ عربی پادشاہت کا زمانہ ہے جس میں خلافت سے خاندانی دشیوی و سیاسی حکومت کی بھوٹ اختیار کر لی۔ اس دور میں علیؑ کے لئے عالم شریعت اور قشی ہوتا ضروری تھا۔ حضرت مصطفیٰ پیر پیغمبر علیؑ کے چھوٹے اپنی زندگی ہی میں اپنے بیٹے کو اپنا جانشین مدد کیا۔ خلفاءٰ ہیوامیہ کا دروازہ درو سے جس کا ہم ابھی تذکرہ کر چکھیں یا کل مختلص نظر آتا ہے۔ اس دور میں حضرت عمرؑ کی مادگی اور حضرت علیؑ کا ساتھی، باتی نہ رکھتا۔ خلفاءٰ ہیوامیہ غیر ملکی مسلمانوں کو اپنے بیرونی طور پر دھوپدار ہو سکتے تھے انہیں عطا نہیں کر جاتے تھے اور اسی طرح اصول اسلام کی صریح خلاف ورزی کی جاتی تھی۔ اسکے زوال کے ساتھ ہی عربوں کا ایک حاکم و فوج کی جیشیت سے دنہ دنہ ہر گیا اور انہیں علیؑ کے پیٹے اپر انہوں نے اور پھر اسکے بعد تو کوئی نہ لی۔ عربوں نے بت چڑی ترقی حاصل کی اور ایک زمانہ تک تاریخ عالم میں ان کا بہت بڑا حصہ رہا۔ کیونکہ ایک اعلیٰ مقصد جمہوریت و مساوات کا ان کے پیش نظر تھا جو ان تحریک پیدا کرتا تھا۔ لیکن جب انہوں نے اس اعلیٰ مقصد کو خود بیا اور صرف حکمرانی کے خیال سے حکومت کے طلبگار ہوئے تو وہی اعلیٰ مقصد

جن سے وہ کبھی طاقت حاصل کرنے تھے۔ ان کی تباہی کا باعث ہوا  
خلافت عیا سیم کے ووریں ابتداء ایرانیوں کا اور پھر آخریوں کوں  
کاغذیہ رہا۔ چونکہ عیا سیم کو ایرانی مسلمانوں کی مدد کے ذریعہ سے  
خلافت میں اس لئے وزرا اور ارکین حکومت کے انتخاب کے وقت  
اس بات کو کبھی نہ بھولے کہ ان کی قوت کے صلی باعث ہی نہیں بلکہ  
مسلمان تھے۔ باوجود کثیر عویوب نقاصل کے عیا سیم خاندان اعلیٰ صفت  
سے لپریا اور فیاضانہ اوصاق معمور تھا۔ سائنس کی قدر دانی اُن کا  
حصہ تھا۔ تہذیب دلدادہ تھے۔ فیاضنی میں بے مثل تھے۔ اُنکے  
حمدیں آزادی ضمیر کی عزت کی جاتی تھی۔ سرحدوں کی دلیرانہ مدافعت  
محافظت ہوتی تھی۔ مختصر یہ کہ دنیا میں فارغ الیالی تھی یہ وہ زمانہ تھا  
جیکہ تہذیب سائنس اور تہذیب مسلمانوں کے ہاتھ میں تھے۔ جیکہ یورپ  
اپنے زمانہ سلطنتیں ٹھلت ویر پریت میں آسودہ تھا۔ بقول پروفیسر پاؤن  
یورپ فارس کے این بینا اور عرب کے این شکر کے فلسفہ۔ طب اور ریاضی  
کی روشنی سے مستفید ہونے میں شارہیں سمجھتا تھا۔

### ۱۲۷۴ء سے کامیابی

تیسرا درجہ کی مدت قیام تقریباً تین سو سال تھی۔ وہ زمانہ تھا جو کہ سیاسی  
ادمیوں کی خانمہ ہو چکا تھا اور خلافت کے شامانہ موقع سلب ہو چکے تھے۔

اس وقت اسلام کا سیاستی اور دینیوں کا اقتدار جسکا سلسلہ طور پر اس زمانہ تک جاری و مدار کی ہوتا چلا آتا تھا تو طور پر ذرخ کر لیا گیا ہے۔ مصھر کے ملک سلطانوں اور دیگر مسلمان ہمکرنوں نے قبضہ میں تھا۔ سیر سعیتیہ شاکر شام میں خاندان عباسیہ کا ایک وارث نہ ہو اس پر تجویزیوں کا سیکھیتہ المسلمین بنا کر خود اس کی نیاں سید روحانی پرستی اور مسلمانوں کا خطاب بھال کر کے بخانچہ خاندان عباسیہ کا پرچار شروع کا نام احمد طاہ تھا قاہرہ لا یا گیا۔ اس کی آمد سلطان میں اپنے ارکین سلطنت کے پڑے کرو فر کے ساتھ استقبال کے لئے گیا۔ قاہرہ پر تھا کہ احمد طاہ ہرستہ میر پر ایک خطبہ پڑھا۔ اپنی خلافت کا اعلان کر کے اپنا القبب مستنصر بالله کوہا۔ پسیں کوشانہ خطاب عطا کیا اور دین کی خاطر جنگ کرنے کا فرض اس پر یاد کیا مستنصر غلوں کی خلافت ایک جنگ میں ۱۱۴۲ھ میں شہزادی قتل ہوا۔ اس کے مرستہ پر پسیں اس خاندان کے ایک دوسرے نجوان شہزادہ کو خلیفہ بنا کر تخت پہنچایا اور اس کی وفاداری کا حلف اٹھایا۔

آخری دور تھا قبضت عثمانیہ کا ہے پشاور کا ایک عین سطیم اقل نے نصر کو جو اس وقت ملک سلطان کے قبضہ میں تھا فتح کیا۔ اور خاندان عباسیہ کے آخری جانشیں متوكل بن عمر الحاکم سے سلطان السلاطین حاکم الحاکم بالکل الحبیں والبرین

حاجی دین خلیفہ رسول اللہ امیر المؤمنینؑ غیرہ وغیرہ لقب کے ساتھ مرتبہ خلافت  
صالیل کیا۔ خلفاء کے عہدیتیہ کا یہ خطاب اپنے تک محفوظ چلا آ رہا ہے۔ یہ بھی عجیب  
اتفاق تھا کہ وہی لوگ جنہوں نے اسلامی تحریک کو تباہ کیا اس نہیں کے محافظ  
تھے۔ جس شخص نے ۱۲۵۶ھ میں بغداد کو تباہ کیا تھا وہ سید یہیم کا ہمطن تھا  
بیتیا ہی وہ تباہی تھی جس نے اسلام کو ایسا سیاسی اور معاشرتی صورت  
پہنچایا کہ وہ پھر کبھی سنبھل نہ سکا۔ مغلوں کی لائی ہوئی اس تباہی پر باوی  
کی مختصر الفاظ میں اس طرح تشریح کی گئی ہے:-

”آمدند و آکندند و سوختند و کشتند و بردند و رفتند“

ہلاکو کے ہاتھوں ”یاغ داد“ (بغداد) کی تباہی و بر بادی سے چو اخلاقی و دینی  
انیجاد پیدا ہو گیا تھا وہ اگرچہ زائل نہ ہو سکا لیکن ہلاکو خان کی اولاد اور  
اس کے ہم قبیلے نے اسلام لانے کے بعد یہیشہ اس نہیں کی محافظت اور  
مدافعت ہیں جنگ کی۔ سلطان مرگ کے پاس مرض خلافت کے حق دار ہوئے  
کے متعلق ایک سے زیادہ وجہ موجود تھے۔ وہ سلطان محمد فاتح کا پوتا تھا  
جس نے مشرقی روم کی حکومت کو مکمل طور پر تباہ کر کے اسکی جگہ پر اسلام کی  
حکومت قائم کر دی تھی وہ اپنے عصر کا سب سے زیادہ طاقتور مسلمان بادشاہ تھا  
سے بڑھ کر یہ کوئی خلافت عیا نہیں کے آخری جانشیں سے مرتبہ خلافت حاصل کرنیکی  
و جسے اس کا حق شرعی اور قانونی طور پر قائم ہو گیا تھا جس سے یہیم نے خلیفہ کا

لقتبا ختیار کیا تو علماء شریعت کی جماعت میں اس کے حق کے سبق خلاف آرائیدہ ہو گیا لیکن آخر کی سال کے مباحثہ اور دوکد کے بعد اس کی جانشی تسلیم کر لی گئی اور مکہ مظہر میں اسے جائز خلیفہ مانا گیا۔ اس کے بعد سے پھر بھی اس نے سلاطین عثمانیہ کے حق خلافت پر اعتراضات یا تنازعات پیدا نہیں کئے۔

**آل عثمان کا حق خلافت مسئلہ** جذبہ عاوی مسیحی ہے  
 ا نامزدگی جیسا کہ ابھی بیان کیا گیا ہے۔ خاندان عیاسیہ کے ایک جانشیں متول نے تسلیم کو خلیفہ نامزد کیا۔ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے جس میں شک کی کنجائش نہیں۔ فرقہ اہل سنت والی جماعت نے اسے جائز تسلیم کیا اور اس کی نظریں یہ واقعہ پیش کیا کہ حضرت ابو بکر رضی نے اپنے انتقال کے وقت حضرت عمر بن کو اپنا جانشیں خلیفہ نامزد کیا تھا۔ متول چونکہ خاندان عیاسیہ کی آخری جانشی تھا اور مصر میں سکی خلافت مسلم طور پر بانی جا چکی تھی۔ اس نے اسے پورا اشرعی اور قانونی حق حاصل تھا کہ سب طاقتوں مسلمان یا شاہ کو منصب خلافت حوالہ کر کے خود علیحدہ ہو جائے۔

۶۔ انتخاب ایم کے خاندان کا حق خلافت صرف متول کی تائید گئی تھی۔ مسیحی نہیں بلکہ اس کی نامزدگی کو تمام اسلامی دستیاب نے بھی جائز تسلیم کیا ہے جو تسلیم نے اس امریں مل العقد کی شرعی و قانونی منظوری حاصل کی ہے۔

پیش کی گئی کہ یہ جماعت اہل الحدود یہ سے متفاہ مکرہ تھے۔ وہ شے  
بیکار اور بھرپور تھا۔ سے تاہم ہر جسی کی تھی۔ اس لئے پھر ایک ہر تھے اور  
اس سے پہلے تھے پھر اس سے شیطانیہ منتقل کیا جا سکتا ہے۔ یہم لئے تاہم  
یہ یا جامع اہل کنٹا ایک اور سید ابو بیہن کی مجلس قائم کی  
یہاں تھے اس سے تھے۔ ایک طریقہ اتنا ہے اس وقت بھی قطبیہ  
میں مرجح ہے۔ ہر سلطان اپنے بالشیعی کے وقت اپنی منظوری عالی کرتا  
ہے اور جامع ابو بیہن شیعہ الاسلام کے ہاتھوں سے حضرت علیؑ کی  
متفاس تلوار لیتا ہوتا کہ اُر کا دعویٰ خلافت مکمل ہو جائے۔

۱- مقامات مقدس کی (الله۔ میریہ۔ کربلا۔ بیت المقدس و دیگر مقامات)  
معناۃت و سریستی از منہ سابقین بیت اللہ (الله) کی حفاظت  
کے لئے اکثر لڑائیاں لڑی گئیں۔ موجودہ زمانہ میں سلطان مُرکی  
ہی ایک ایسا سلطان یاد شاہ نجاحیں کی مضبوط طاقت بیت اللہ  
کو محفوظ رکھ سکتی تھی۔ اور اسی وجہ سے اُس کو خادم حرمین الشریفین  
کہا جاتا ہے۔

۲- آزاد و مختار اسلامی حکومت خلافت کے لئے یہ ایک ضروری شرط  
ہے اور شریعت اسلامیہ نے اس پہنچت زور دیا ہے اور وہ شخص جو ایک  
خود مختار یاد شاہ نہیں ہے مرتبہ خلافت کا حقیقی وجہ اُن دعویٰ اُنہیں

بود سکتا۔

۵۔ مقدس تشنات و بادگار کا قبضہ موجودہ زبان میں اس دلیل کا  
نامہ مسلمانوں پر اتنا ہے دست اور گمرا اثر ہے کہ اس میں انعام کی  
مطلق انجائش ہے۔ یہ بادگار و تشنات رسول مقبول صلم کے پرتوں  
سیا کے۔ حضرت علی کی طوار اور علکم اور پندرہ گلہ اشیا میں شامل ہے عام طور  
پر تمام مسلمان اسے سلیم کرتے ہیں کہ ۱۴۵۸ھ اعیں تباہی بیس دا کے  
بعد یہ مقدس تشنات قاہرہ لائے گئے اور بھروسہ سے قسطنطینیہ پہنچے۔

۶۔ عالم مسلمانوں کی رضامندی۔ اجماع الامۃ یہ سب سے اہم شرط  
ہے۔ اگر کوئی مسلمان حکماء بھی مقامات مقدسہ پر قبضہ کر لے تو اس وقت  
تک وہ خلیفہ نہیں بنا جاسکتا جب تک کہ عالم مسلمانوں کا اکثر حصہ  
اسے منظور کر لے۔ جیسا کہ دسویں صدی میں فرماتیں اور اٹھاہویں  
صدی میں وہ بیوں کے ساتھ پیش آیا۔ چنانچہ یہ فرض کہ لینا علیٰ ہے  
کہ سلطان طرکی صرف اس وچے سے خلیفہ ہے کہ وہ حرمین شریفین کا  
خادم ہے اور یہ کہ اماں مقدسہ ان کی حفاظت میں رہے ہیں۔ یہی  
وجہ ہے کہ خود شریف نکھلی جگ تک سلطان کو شرعی طور پر خلیفہ  
کو سلیم کرتا ہے۔

۷۔ استحقاق بروشیر ایسی حقوق سلطنت کا واقعی اور تحقیقی قبضہ

ولیل یہ پیش کی جاتی تھی کہ چونکہ خلافت کا قیام ضروری ہے اس لئے یہ  
 بھی ضروری ہے کہ وہ شخص جو ان حقوقی و خطابات پر واقعی اور حقیقی  
 قبضہ رکھتا ہو شرعی طور پر اُس وقت تک خلیفہ سلیم کیا جائے  
 جتنک کہ کوئی ایسا دوسرے دعویدار خلافت اس سے بہتر دعاوی کے  
 ساتھ ظاہر نہ ہو۔ اُس وقت سے جب تک سلیم نے مسند خلافت پر  
 قبضہ کیا۔ آج تک کسی شخص نے اُس کی کامل مخالفت نہیں کی جس  
 وقت سے کہ خاندان عباسیہ کے آخری جانشیں نے اپنے حقوق خلافت  
 سلطان سلیم کے والد کئے اُس وقت سے آج تک کوئی دوسرا شخص  
 ان حقوق کا حقیقی دعویدار نہیں پایا گیا۔ اس کی تائیدیں معاویہ  
 اور ابوالعباس کی مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔ نظریات سے واقعی  
 سو گنے قابلِ دلائق ہیں۔ اور واقعہ یہ ہے کہ صدیوں تک ترکوں  
 نے اسلام کی خاطر جنگ کی ہے اور مسلمانوں کے لئے مائیں نازر ہے ہیں  
 بغیر ترکی فوجی طاقت کے اسلام کو جی قائم نہیں رہ سکتا تھا۔ یہ کہ لقیۃ  
 اسلامی دنیا پر پرواہ اور خواہ عظمت میں سرشار تھی یا مسلمان مغربی  
 دست اندازیوں کے روکنے کی کافی قوت نہ رکھتے تھے۔ اُس وقت  
 یہی ترک تھے جنہوں نے ان جملوں کو روکنے کے لئے اپنی ٹہیوں کی  
 دیوار کھڑی کر دی تھی سخاندان عثمانیہ کی بدولت اسلام اپنے لئے نیز

ویک ایشیائی تہذیب کے لئے ایک مرتبہ پھر غیساً سیت کے خلاف ایک پیشہ سمنگ ثابت ہوا۔ قسطنطینیہ کی فتح اور حکومت روم کی کمل تباہی کا پہلا ناخوب اُنہیں کے ذریعہ سے پورا ہوا۔ خدا کی راہ میں مسلمان کے لئے ایک ایسا کام ہے جو ہر شخص کے لئے قابلِ رشک ہے۔ قرآن مجید میں آیا ہے۔ اُن لوگوں کو جو خدا کی راہ میں ہمارے جاتے ہیں بہت بڑا اجر ملے گا۔ ”چنانچہ تُرکوں نے راہِ حق میں جان دینے کا بڑا امتحانیا۔ اس وجہ سے وہ خدا کے خادم اور اُن کا باوشاہ تمام دُنیا کے مسلمانوں کا امیر مانا جاتا ہے۔ یہ ایمان و مذہب کا اعتقاد ہے اور عقل کے لئے اس میں شک و شبہ کی لگنچائش نہیں۔ کوئی شخص موجودہ الحاد و لاذہ سی بی کے نقطہ نظر کے یا وجود بھی اس واقعہ سے انکار نہیں کر سکتا کہ تُرک اسلام کے سپر بلکہ اس سے بھی زیادہ ثابت ہوئے ہیں لیکن یہ کہ انہوں نے ایشیائی روحانی تہذیب کو یورپ کے مادی ہونا کیوں کے حملوں سے بچا یا۔ اس طرح ہم نے ویکھ لیا کہ قانون خلافت اتنا ہی قدیم ہے جتنا کہ خود اسلام نیز یہ کہ مذہبی تقدیس ہمیشہ اس کے ساتھ رہا۔ یہ اسلام کی تاریخ سے وابستہ ہے اور اس کی طرح علیحدہ نہیں کیا جا سکتا۔ اس لئے جب تک اسلام کی زندگی باقی ہے یہ اس کے رُگ و پپے میں سر اُست کئے ہوئے رہیگا۔

# بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## مکمل ہدیہ

لطفِ خلیفہ کا مارک "تخلیق" سے جسکے معنی و پیشے چھپ ہوتے ہیں کہ  
 کیا ہے اسلامی و قانونی محاورہ میں (۱۷) کے معنی پیغمبر اسلام کا  
 یا اسلام کی روحانی و سیاسی طاقتوں کے وارث قرار پائے  
 جائے ہے۔ شریعت اسلام میں تحریک کی گئی تھی تو یاد شاہی خفتہ  
 کا کوئی بیان نہیں کیا گیا تھا۔ اور ان زمانہ کے خلفاء اور ان کے  
 اقتدار کا مہمانہ قدر ہر دوسرے جمیل یہ کہ سرداروں نے کیا پاسکتا ہے  
 کیونکہ ہر ایک خلیفہ، (یا نشیر پیغمبر اسلام) اس سے عامہ کے مطابق  
 احراام کی جماحت سے مشتبہ کیا جاسکتا تھا۔ تحریک اسلام کی رو  
 خلیفہ، یا نشیر پیغمبر و امیر المؤمنین و صدیق الحجی ہوتے کے باعث اجتناد و  
 اختراع کے معاملات میں تھا شرعی سند ہے۔ اُسے اختیار ہے کہ وہ دلائیں  
 و احکام قرآنی کے مطابق ہر ایک فتح کی سیاسی۔ قانونی اور معاشرتی  
 اصلاح عمل میں لائے۔ پہلے چار خلفاء اسلام کو قوانین سازی کے  
 معاملہ میں مکمل خود مختار اقتدار حاصل تھا۔ اسلام کے قوانین میں جو

اس وقت تک نامکمل حالت میں تھے انہوں نے اپنی خواہش کے مطابق ترجمہ کی۔ وہ قوانین نہیں کے مطابق صرف انتظام و حکمرانی ہی نہیں کرتے بلکہ وہ اسکے مصنفوں ہوئیکے ساتھ ہی ساتھ ان کے ترجمہ و شارح بھی تھے۔ سلطان ڈر کی خلیفہ ہونے کی حیثیت سے ہر اس قانون میں جو موجودہ حالت میں مناسب قابل علانیں۔ دلائل و احکام قرآنیہ کے مطابق ترجمہ و تفسیج کر سکتا ہے جیسا کہ سلطان المعظم نے فرقہ رضیفہ کے ان قوانین کی مخالفت میں جن کا تعلق انتظام سلطنت سے تھا نہ قوانین شائع کئے تھے۔ چند دیگر سلاطین نے بھی ایسا ہی کیا ہے۔ سلطان المعظم کو اس معاملہ میں خفی علماء کی سلطنتی و رضامندی بھی حاصل ہو گئی تھی۔ خلیفہ کا اقتدار کسی خاص سرحد کے اندر محدود نہیں بلکہ تمام مسلمانوں پر خواہ وہ کہیں ہتھیں ہوں جاری و ساری ہے اس لئے اگر اس کے احکام و قوانین تمام مسلمانوں کے لئے مقصود ہیں تو اس کی پیروی ہر مسلمان پر واجب ہے جیکہ شریعت اسلامیہ میں خلیفہ کا اقتدار اس قدر وسیع ہے تو پھر تمام مسلمان خواہ وہ کسی دوسرے حکمران کے ماتحت کیوں نہیں ہر ایک قسم کے معاملات یہاں تک کہ سیاستیں بھی خلیفہ کے احکام و قوانین کے ماتحت ہیں۔ کیونکہ اسلام میں سیاستیں اور مذہب دلوں محدود اور اپنیں ملے جائیں۔ خلافت کے ساتھ سیاسی اور دینیوی وفاداری اور فرمان برداری بھی شرط ہے۔ کیونکہ خلیفہ

پیغمبر اسلام کی صرف مذہبی پیشوائی کا ہی نہیں بلکہ ان کے سیاسی اقتدار کا یہی وارث ہے۔ پیغمبر صلح نے اپنے میں با و شاہی اور مذہبی و روحانی پیشوائی کے دو مناصب کو متحکم کر دیا تھا۔ چنانچہ اسلامی حکمرانی کی صورت اس وقت تک اگر خدا کا ناسب نہیں تو کم سے کم پیغمبر اسلام کا سیاسی اور دینی اور جاگتیں ضرور رانا جاتا ہے۔ خلیفہ کا اقتدار صرف حکومت کے سیاسی معاملات ہی پر نہیں۔ بلکہ مذہبی اور معاشرتی اور ملکی امور پر بھی رہا ہے جس طرح اسے محدود کی حفاظت کرنی لازمی ہے۔ اسی طرح مذہب کا تحفظ بھی اس کا فرض ہے۔ اس لئے آئین اسلامیہ کے مطابق خلیفہ اعلیٰ تین حکمران افسر ہے۔ مختصر الفاظ میں وہ اسلام کی تنظیم کرتا ہے اور احکام جاری کرتا ہے۔ یہ احکام عام مسلمانوں کی رضامندی سے طلب پاتے ہیں جن کا انتہا فوری طور پر عمل اسے ذریعہ اور آخیر میں بلا واسطہ عوام کے ذریعہ ہوتا ہے۔ زمانہ حال کا ایک بہت بڑا ماہر سیاست والٹر بیگٹ اکتا ہے۔ ”یہ ایک بہم مسئلہ ہے کہ انسان ہیں اطاعت شواری کا مادہ کس طریقے پریا کرنا چاہئے اور اس اطاعت شواری سے کام لینا کچھ زیادہ اہمیت نہیں رکھتا۔ اس اطاعت شواری کے حاصل کرنے کی پہلی شرط یہ ہے کہ بیگانگت پیدا کی جائے۔ استحاد نہیں بلکہ مذہب اور حکومت میں یکسائیت پیدا کرنا ضروری ہے۔“

ڈاکٹر آنلڈ ہمیشہ یہ تعلیم دیتے رہے کہ یہ بھی نگت موجودہ مگر اہ  
وہیا کے لئے خپر رہا ہے۔

بیکاٹ کہتا ہے کہ طاقت و اقتدار کی کوئی تقسیم خطرہ بلکہ تباہی سے  
خالی نہیں۔ ایسا ہر گز نہیں ہونا چاہئے کہ مذہبی جماعت (طیقہ علما) اپنے کچھ  
تعلیم دیتی ہو لیکن باشاہ کچھا الگ حکم صادر کرتا ہو۔ دونوں کو ایک ہی بات  
کہنی چاہئے۔ کیونکہ دونوں ایک ہی ہیں۔ عقوبت آخرت اور سزا نے  
قاویٰ کے فرق کو ہرگز زیادہ ہیں اور روشن نہ کرنا چاہئے۔ بالیقین قدماء  
یونان و رومہ اُس کو سمجھنے سے قادر ہے۔ جیسا کہ اس وقت کے ایک  
نوبر دست ماہر سیاست کا خیال ہے۔ اسلام نے اس کا وعظا صدیوں  
تک کہا ہے اور اس پر ہمیشہ عامل رہا ہے۔ ہمارا مفہوم غلط نہ سمجھ لیا جائے  
خلیفہ کے لئے یہ ضروری نہیں کہ وہ امام بھی ہو۔ وہ اور وہ کی طرح  
گناہ کا مرٹکب ہو سکتا ہے اور اُسے بھی اپنے دوسرے مسلمان بھائیوں  
کی طرح اُسی شرعی قانون کا پابند ہونا ضروری ہو۔ اکثر مسلمان علماء مثلاً  
ابو اسحاق طبری کے خود ذات پاک بنوی کو گناہ کی کمزوری سے منزہ و میرا  
نہیں سمجھتے۔ اس خضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک قوم کی قوم کو اپنا  
مطیع اور فرمایہ دار بنالیا۔ لیکن ان سے زیادہ کسی نے انکساری  
نہیں کی۔ آپ نے بالاعلان فرمایا کہ تم رہی جیسا ہیں بھی ایک انسان

ہوں اور بالکل ممتازی ہی طرح میرے گناہوں کی معافی بھی خدا  
بڑتے کے ترجم پر موقوف ہے۔

الموروی جو خلیفۃ القادر عباسی کے زمانہ میں سبک پہلا فیضہ گزارا ہو  
کہتا ہے کہ خلیفہ کوئی ممتاز درجہ نہیں رکھتا ہے۔ اصولاً وہ سلطنت کے  
دوسرے ارکان کی مثل ہے ایک معمولی عدالت میں اس پر مقدمہ  
چلا یا جا سکتا ہے۔

خلیفہ و وکم پر ایک مرتبہ مال غنیمت سے ایک پڑا حصہ لینے کا الزام عائد  
ہوا تھا اور ان کو اپنی صفائی قوم کے سامنے پیش کرنی پڑی تھی۔ انصاف  
کے معاملہ میں خلیفہ کی کارروائیوں پر ہر مسلمان نکتہ چینی کر سکتا ہے  
خلیفہ دو مرتب عمرہ کو ایک بار ایک پڑا حصیاً لے سختی سے طوکا تھا اور  
کہا تھا کہ قرآن پاک کی ایک آیت کا مطلب جو انہوں نے بیان کیا ہے  
وہ بالکل غلط ہے۔ فاروق اعظم نے اس کے دلائل کو غور کے ساتھ  
ہنا اور اسی کے کہنے کے مطابق فیصلہ کیا۔ الموروی نے مسلمانوں کی  
جماعت کو دو حصے میں بانٹ دیا ہے۔

نمبر ۱۔ انتخاب کرنے والے نمبر ۲۔ انتخاب کئے جانے والے۔

انتخاب کرنے والوں کی تعریف حسب ذیل ہے۔

(۱) نیکنام ہو۔ (۲) رہنما سلطنت سے آگاہ ہو۔ (۳) گرفت نگاہ

ہوا اور قوت فیصلہ رکھتا ہو یا اس پر یہ ظاہر کرنا بھی وقع نہ ہو گا کہ انتخاب  
کنندہ کی مالی حیثیت کا کچھ لحاظ نہیں کیا گیا ہے۔

امیدوار خلافت میں مندرجہ ذیل صفات کا ہونا لازمی ہے۔

(۱) بیرونی چال حلپن رکھتا ہو۔

(۲) اخلاقی اور جسمانی مفرولیوں سے پاک ہو (ترکی سلطان حرا و کو اس کے  
اخیر مانے میں اس کمی کی بنا پر مفرول کر دیا گیا تھا)۔

(۳) دوراندیشی رکھتا ہو جو لازمہ فرمائی روانی ہے۔

(۴) بلند پمپت ہو کہ سلطنت کی حفاظت کر سکے۔

(۵) پختہ عمر ہو۔

(۶) ذکور میں سے ہو۔

خواجہ کا عقیدہ ہے کہ ایک عورت بھی خلیفہ ہو سکتی ہے۔ انتخاب  
کرنے والے کا حق ہو کہ خلیفہ کی مسروطی کا مطالبہ کرے۔ وہ اس مضمون  
پر بعد نماز کے مومنین کے سامنے مسجد میں تقریر کر سکتا ہے۔ یہ ذہن  
نشیں رہے کہ مسجد مسلمانوں کے لئے دارالکنودہ ہے اور فرائیٹہ پچگانہ  
کی بحادث کو مسلمانوں کی سیاسی زندگی سے قرابت فریبی ہے۔ لہذا یہ  
صاف ظاہر ہے کہ یہ کہنا کہ مسجد کا مقصد صرف اس میں نماز ادا کرنا ہو  
بالکل غلطی پر بنی ہو کسی ایسے سوال پر جس کو مذہب یا مسلمانوں کی

قویت سے تعلق ہو مسجد میں بحث ہو سکتی ہے۔ اخیرت صدۃ اللہ علیہ و سلم و خلفاء راشدین کی تاریخ میں اس طرح کے واقعات اور مثالوں سے بھری ٹپی ہیں۔ اُسی مانہ میں ساری یا ایسی خاص صورت سے بحثیت سے تعلق رکھتی ہیں مسجد ہی اس بحث و مباحثہ کے بعد فضیل ہو اکرمی تھیں اہل عقد کا انتخاب کرنا لوگوں کا کام تھا اور کوئی شخص اپنے کو خلیفہ منتخب کئے جائے کا دعویٰ نہ کرنا تھا۔ انتخاب کے لئے کشکش اور انتخاب کرنے والوں کو اپنے ہم لوگوں کی کوشش نہیں ہوتی تھی۔ سب سمجھتے تھے کہ انتخاب کرنے والے خود کسی قابل اور اہل کا انتخاب کریں گے۔

### قریش

اس مسئلہ کو کہ ”خلیفہ اہل قریش سے ہو“ لوگ صحیح طور پر نہیں سمجھتے۔ بعض احادیث میں آیا ہے کہ خلیفہ قبیلہ قریش سے ہوگا لیکن ساتھ ہی اس کے یہ بھی کہا گیا ہے کہ جب تک کہ وہ نہ ہوگے قیام کی حفاظت کریں یہ فقرہ ایک حکم شریعت ہونے کے سیارے ایک نبردست پیشیں گئی کا پہلو رکھتا ہے۔

حضرت ابو بکر رضی کے بارے میں مشورہ ہے کہ آپ نے ایسا ہی ارشاد فرمایا ہے لیکن یہ اس وقت آپ نے فرمایا تھا کہ جب قبیلہ قریش کا رعیت اقتدار تمام قبائل عرب بغیر چون وچرا ملت تھے۔ حضرت ابو بکر رضی

یہ اُس وقت کہا تھا جب آل حضرت کی وفات کے بعد مدینہ والوں نے  
دعویٰ کیا تھا کہ خلیفہ مدینہ والوں ہیں سے ہونا چاہئے۔ اگر خلافت کو  
قبیلہ قریش میں محدود کر دیا ہو تو اُن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بھی فرمائے  
کہ قریش حامل یا رخلافت رہنگے ہی صریح اُس وقت تک جیتنا کہ وہیں  
کی حفاظت اور پرواخت کریں گے ورنہ بعد ازاں یہ دوسروں کے ساتھ  
وابستہ ہو جائے گی۔

امام احمد سے یہی روایت ہے کہ حضرت فاروق عظم نے فرمایا کہ  
ایو بعیدہ میری موت تک زندہ رہے تو میں اُن کو خلافت کے لئے  
تمذکرہ کروں گا اور نہ مغرا ابن جیال خلافت کے لئے نامذکرے جائیں گے  
اور ان دونوں ہیں سے ایک بھی قبیلہ قریش سے نہ تھا۔

حضرت عمرؓ کا ایک دوسرا قول الوراثع کی روایت گے مروی ہے کہ  
آپ نے فرمایا کہ اگر سلیم ابو حذیفہ کا آزاد کردہ غلام زندہ ہوتا تو میں اس  
پر کسی دوسرے کو فوقيت نہ دیتا۔

حضرت امام رازی کا قول شرح مقاصد میں جو فقة اسلام کی ایک  
مشہور کتاب ہے درج ہے۔ خلافت اسلام کی نہیں اور دُنیوی امامت  
ہے اور یہ ہر مسلمان کو دمی جاسکتی ہے۔

ابن خلدون مشہور مورخ لکھتا ہے کہ خلافت کسی معنی میں بھی قریش کے

اللَّهُ مُحَمَّدُ وَذُرْبَرْحَنْ ہے۔ یہ ایک مشہور تاریخی واقعہ ہے کہ اُسامہ بن زید ایک علام تھے ایک مجاہد دستہ فوج کی افسوسی پیغمبر کر کے خود آنحضرت صَلَّی اللّہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے دوسرا مسعودیں ایک جم پر بھیج گئے۔ حضرت ابو یکاش اور اکثر دوسرے صحابہ کرام آپ کی مانعیت میں تھے۔ جب لوگ حرب شکایت زیان پر لائے تو اللہ کے رسول نے فرمایا کہ اُسامہ ہی اس کا اہل ہے۔ ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کہا کرتی تھیں کہ اگر زید زندہ ہو تو نے اُنکے سوار رسول خدا کا خلیفہ کوئی اور نہوتا۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ خود آنحضرت کے نزدیک بھی اپیلت اور صلاحیت ہی خلافت کے عمدہ پر فرازی کے لئے شرط واحد تھی اور فی الحقيقة اس کے سو اکوئی دوسری بات ہو بھی نہیں سکتی تھی۔ اسلام جمیوریت کی قابلیت آیا ہے آنحضرت صلیعہ اولاً و آدم کے مساویانہ حقوق کی منادی کرنے کو مبسوٹ ہو کے۔ ایسی حالت میں خلافت کو ایک خاص قبیلہ کے ساتھ محدود کر دینا تعلیم قرآنی کے کس درجہ منافی ہوگا۔ یہ گویا اسلام کے بنیادی اصول ہی کو سرنگوں کر دینا ہے۔

اپنے تشیع اور اہل سنت و اجماعت صُنْتی اور شیعوں ہی نفس خلافت کے مسئلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ ان دونوں جماعتوں میں طریقہ امید

لئے ان اسماہ لہا اہل۔

کے بارہ میں اختلاف ہے۔ لیکن جب ایک خلیفہ مقرر ہو گیا تو یہوں پر اسکی اطاعت واجب ہو جاتی ہے۔ اس نقطہ پر اگر دونوں چماں تین ہم خیال ہو جاتی ہیں شیعیان علی پہنچتے ہیں خلیفوں کے انتخاب کو چاہتے ہیں سمجھتے اگر نبی اصول کی تباہ جبکسی امر کا انتظام ہو جائے اور جہاڑا سکوناں میں تو اس کی اطاعت واجب ہو گی۔ حضرت علیؓ نے خدا پہنچ پیش رہوں کی بیعت کی۔ حضرت امام حسینؑ کے واقعہ میں بھی اکثر وہ کو غلط فہمی ہوتی ہے کہ یہاں کی جنگ عظیم کے وقت تک یزید کی خلافت کلی طور پر تسلیم نہ کی تھی اور مسلمانوں نے اس کو خلیفہ تسلیم نہ کیا تھا۔ علاوہ ازین حضرت امام کی خواہ مدینہ سے روانگی کے وقت ہرگز جنگ کرنے کی نہ تھی۔ یزیدی فوج کے سپہ سالار ابن سعد کی ناشائستہ حرکتوں نے آپ کو حفاظت خود اختیاری کے لئے توار اٹھانے پر مجبور کر دیا۔

منتخب شدہ خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت کرنے نہیں بہت سی مذہبی فنلاح رضمنتھی اور اس سے خلیفہ کے ذاتی تقدس میں ضافہ ہونا تھا اور اس سے "آوازہ خلق نقارہ خدا" کا تازہ اعلان ہو جاتا تھا۔ مذہبی تقدس جو بیعت سے منسوب کھا اس کی بنیاد اس عقیدہ پر تھی کہ جملہ قواعد و ضوابط جو جماعت مسلمین کی افعال و اعمال کو مقید کرتے ہیں وہ خدا کی آواز کا انعام ہیں۔ اسی کا نام اجماع الامم ہے۔ جب رجسٹر کے سب متفق الارک ہو کر

ایک مفتخر ہے میں نے تھی کہ اگر وہ جا بیلی وہ اسلام کی سواری کرے  
 شاہزاد کے نہیں امداد پر ہم الی چلتے ہی جانی ہے وہی عکس ملت ہے نہ کہ  
 اسے افریض ہو جا رہے اور ضرر اسی کوئی حاصل ہوتا کہ تمام مسلموں  
 کی اطاعت اُس کے نتائج والی تھی فی الواقع ہوں پا شیخ شیخ اُن  
 تمام و مکمل ثابت ہو گیا کہ مسلموں کی ان دو جماعتوں میں خلافت ہے اسی کے  
 مسلمہ مسلم ہونے کے لئے اور میں کوئی اختلاف لئے نہیں ہو سکتا۔  
 تعلیف کی اطاعت اسلام نے تعلیف کی اطاعت کو اسی طرح واحد قرار دیا ہے  
 جس طرح کہ خداوند کے رسول کے احکام کی اطاعت اُسی اور ضرر و ریحے۔ ایک  
 مسلم و مسیحی ہے کہ خلیف کے احکام و ملکی بیان کے حکام خداوند کے رسول کے احکام  
 کے خلاف ہوں۔ خلیف کی اخوانی خداوند کے رسول کی ارشاد اخشوی ہو جائے اور میں نے  
 اس حدیث مروی ہے جسے حنفی مصنف مفتی طاہر قریب اللہ بن القاسم  
 میں نے تعلیف کی اطاعت سے انکار کیا وہ قیامت ہے کہ وہ خشناہ حکایت کے  
 سارے وہی مستحب حدیث ہے وہی حمل علیہ اسلامیع فلیس تھا۔  
 ایک مسلمان کافر میں کا ساتھ دے کر وہ سے مسلمان کے مقابلہ  
 میں تھیا اس احتمال سے کا تو وہ اخیں میں سے کچھ اچھی بیوی کا ایک بانی ایک  
 خلیف کے رسول کا ہی فہمے ہے جو ایک مسلمان شرفی حسین کو کہا تھا کہ  
 مکنی تھیں۔ میں نے اسی کا اپنے ایک مسلمان کے مقابلہ میں اسے  
 امام کی ضرورت حدیث و قرآن و دنیوں کی رو سے امام کی بھروسہ

شہر و جیسا کہ قرآن میں آیا ہوا طیبیں اللہ لا طیبین السیوف اور ایسا  
میں کہ اس کے ملاؤ وہ بیت میں اعلیٰ بیت ہے جو اعلیٰ بیت اور اعلیٰ بیت

امام کی تعلیم و دینی ہیں۔

مگر امام کی بیضاہی و احکامات الہی کی کمی میں ایسا بیکار ہے کہ اسی کی  
کمی و بیضاہی کی کمی خلافت نہیں ہو سکتی جیسا کہ اس کی دلاری کی سی  
امانی ایسا کہ اسے زالہ اشناخ کی کمی (دکھنی) ملائے تائیں وہ ایسی کی  
شانع و موقیم کا خدا ہے جو یہ پیر کو انتظام و نظم داری ایسا کیا لیتی ہے لہ  
شخون کے پیر و کاروباری جانشی جو عالم اور اُن سلطانوں اور قوایہ کو  
چاروں کی تیاری اور اُنہوں کی تیاری کی فوج کا کہا جو احکام قدر تائیے کے  
بیو جبکہ کوئی شخص اسی وقت کی بیضاہی میں ہو اسکا جو ایسا کہ کہنی ہے اسی  
کا شکاری اُنہوں کا کہ اسکا احکام شریعت کی تہیلی اور اجرہا من کا کہ  
کی خلافت اور ملکے اس لیے ملکہ اُن کے اہم کوئی خیر سلام الخاقان کا  
بیلاد نہ ہو ناچاہے کہ اُنہوں نے ستر پلٹھڑا کا دن بلیٹھا ایسا کیا ہے خلیفہ  
کو جو خود میں اپنی کامیابی کی ملکہ کیوں ہو اسلام ہرگز کو قول نہیں کر سکتا بلکہ  
لیکھاں کی کامیابی کا مطالبہ بظری نہیں ہے اُن نے اُنہم شریعت  
کا اسلامیہ کا جوں کی تبلیغ کا سامنہ اسے خوارج عبادت سے بیرونی کیا تھا  
پڑھئے کہ امام اعلیٰ اور خواص ام (اعظہ ملک) کے دو ملیان ایسا لادھاں نہیں

و قربت پیدا ہو جائے۔ اگر امام ایک خود مختار حکمران نہیں ہے تو یہ عقل و  
قربت قائم نہیں ہو سکتی۔ اور عبادت (نماز) لازمی طور پر باطل ہو  
جانی ہے۔ (سید امیر علی)

مسلمانوں کی وفاداری مشروط اب ہیں یہ دیکھنا چاہئے کہ کا یا خلیفہ  
کے دینی اقتدار کو ہندوستان نیز دیگر اسلامی سلطنتوں کے حکمرانوں  
ورعایا نے کبھی تسلیم بھی کیا ہے یا نہیں۔ ان لوگوں کو جو صاحب اختیار  
ہیں سخیدگی سے اس پر غور کرنا چاہئے کیونکہ اس چیدہ مسئلہ کا حل کہ  
آیا خلافت کے لئے مذہبی وفاداری کے ساتھ دینی اطاعت بھی ضروری  
ہے یا نہیں اسی پر مخصر ہے۔ ایک مسلمان یا غیر مسلم حکمران اپنے ماتحت  
مسلمان رعایا کی وفاداری حاصل نہیں کر سکتا۔ اگر وہ وفاداری  
ان کے امام کی وفاداری میں کسی طرح کی رخصہ اندازی پیدا کرتی ہے تو صوب  
محض صاف اور سادہ ہیں۔ خدا اور مذہب کی وفاداری کو کسی خالص  
دنیاوی حکمران کی وفاداری پر پہشیہ ترجیح دینی چاہئے۔ جیسا کہ ظاہر  
کیا جا چکا ہے مسلمانوں کے یہاں خلیفہ کی اطاعت و وفاداری کے  
محض حد تک اطاعت و وفاداری ہے۔ شریعت اسلامیہ کے بوجیب مسلمانوں  
کا کوئی حکمران خلیفہ اسلام کے اقتدار کی مخالفت میں مسلمانوں سے  
قاتلاً ہوا اور جانُ طور پر اطاعت کی امید نہیں رکھ سکتا۔ اگر کوئی مسلم یا

غیر مسلم حکمران اپنی سلم رعایا یا سے اطاعت و وفاداری کا خواہ شہنشاہ ہے تو اسے چاہئے کہ خلیفہ اسلام و امیر المؤمنین سے دوستانہ مراسم رکھے۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کی تاریخ میں حقوق خلافت کے متعلق سیاسی و ندیہی مباحثت بہت اہم ہیں۔

خلافت کی سیاسی اہمیت اس قدر زبردست تھی کہ اس وقت بھی جیکہ خلیفہ اپنی تمام دنیوی اور سیاسی طاقتیں کھو چکا تھا۔ بڑے بڑے فاشخ اور صدر اپنی حکومت و طاقت کی منظوری کے لئے اس سے استدعا کرتے تھے۔ خلیفہ کا فرمان منظوری ان کے اقدار کو جائز بنا دیتا تھا۔ ان کے مفتول عات و حمالک کی جائز حکومت ان کے سپرد کر دیتا تھا اور ان کے خلاف ہر قسم کی بغاوت خامہ کو ناجائز اور خلاف مذہبی قرار دیتا تھا۔ یہ فرمان ایک سنکی صورت میں خلعت کے ساتھ عطا ہوتا تھا۔ دوسرے حمالک کے مسلمان حکمران خلیفہ کو اپنا شہنشاہ تسلیم کرتے تھے۔ اس کا نام اپنے سکوں پر کندہ کرتے تھے اور جمیع اور عید کی نمازوں کے خطبیں اس کا نام لیتے تھے۔ نظری طور پر اسلام کی غیر منقسمہ حکومت کا یہ فساد تاریخ اسلام کے مختلف دوریں قائم رہا۔ اسے اتنی اہمیت دی جاتی تھی کہ پیغمبر صلیعہ کے انتقال کے وقت مدینہ کے مسلمان آپ کی تجیہ و تکفین کے پیشتر ہی خلیفہ کے انتخاب میں معروف ہو گئے تھے خلیفہ اور امیر المؤمنین کا نام

خلافت کے اتفاق ہاراہ شاہزاد کا رکھا ہے۔ کیونکہ دو ماخ پر اس قبیلہ  
کا اتفاق نہ تکمیل ہو گی اب تک ہے بالائی ہے وغیرہ بھی ہمیں اتفاق ہاراہ شاہزاد  
کا اتفاق ہے اس سب سے امام ہناد غلیظہ کے سفیر کے استقبال کے لئے جو سلطان  
کو لئے چلیتھی کی طرف پیش کیا جائے اور اس سلطان کو کیا طلب کیا جائے ایک  
یحیل پاپیا ہو گیا سلطان نجود کے ایک بھرپور کردار اس حقیقت  
کے اظہار کے لئے کہ اسیں اجازت حکمرانی خلیفہ ہی کی طرف پر عطا  
ہوئی ہے خلیفہ کی امام پرکشون پرہیز کندہ کر اس تحریکے پسروں کا  
انہیں صدی عیسوی کے اوائل میں شدید تحفیظ کیا ہے مخصوصاً رعنای  
پسیں لسیخن لوگوں نے اسلام قبول کیا دامنہ نئے بنی امیہ کے مدھی  
اور ڈیوبی افتخار کو برپا کر لیا۔ ہندوستان کے خلیفہ ہمہ کو اس  
لیے پسند کر لائیں ہیں اسیں ہر قرآنی کتب ہے اس  
کے اتفاق کو کل الجماعت سے خلافت کی جعلیت اور اس کے  
مدھی ہی مقدس دانہ از دانہ دانہ ہے۔ ہندوستان یہی مسلمانی ملک

بکے یادی میں گھریلو بے بارہ کے سکوان میں بُری وقایت کی تھیں تھیں کہ تامہم ہے جو ہے  
ہندوستان کے سلطان باہشاہیوں کی اپنی تھوڑی اور شاہی بیانیوں کی جیوں و حکومت  
تکمیل ہوئی تھیں کیا اسے اپنے کو اپنے نہیں کہا تو تھوڑا کہاں کہاں کام اپنے کو کوئی  
کہنے کر لی تو تھیں اور اس طور تھیں کہ تو کام اہم اہم اور طلاقت و اقدار کا منصب  
تسلیم کر دی کہی۔ آئندہ سے اعلان کر دیا کہ اکتوبری باہشاہ یا حکمران  
اُس وعیت تک اپنی شاہی و طلاقت کا استیان نہیں کر سکتا جیسا کہ خانہ  
عیاسیہ کے خلیفہ ہے اسے فرانس حکومت نے اُن خانہ کے اونزہ کو چھوڑی  
باہشاہی میں اسی سکے لئے کسی ایسے فرانس نکلے اپنے حکومت کی  
یا آئندہ کرپٹے اس کو مغلوب ہو کر اپنی حکومت و طلاقت سے بُرے ای  
کرنی پڑے ہیں شہر المکران التشریح میں اسی سہمندروں کی سلطنت  
اسلامیہ کا مکمل تصور کے قبیری شمال پر حکمرانی کی پُرہنے پُرہنے کو جیسا  
خلیفہ المیتھر بالشہر کے یادیں سند حکومت بھال کی جیوں وہ مانعی  
خیلیں اسلام کا ملکہ کیا ہے تھیں کوئی کوئی ادا۔ جیسا کہ اس کے خطاب  
وہ امنیطا و الحفظہ شریعۃ الرفیعہ الدین او المظفر القائل میں تھیں کہ اللہ  
نے اصلیہ امدادیں اپنے طاری پر دیے ہیں ملکی تھیں تھیں تھیں تھیں تھیں  
غیر حکومت عطا کر دیا تھا۔ وہ خلیفہ اپنے سارے بھروسے تک دیکھ دیکھ دیکھ دیکھ

وختشا می سے استقبال کیا۔ معرفت تاریخ فیروز شاہی لکھتا ہے کہ اس تاریخ سے عام حکم دیدیا گیا کہ خلیفہ میں جب بادشاہوں کا نام لیا جائے تو ساکھہ ہی ساکھہ بھی ظاہر کر دیا جائے کہ انہیں اقتدار اور فرمان حکومت خلفاء یعنی سیسے ملا ہے۔ جن بادشاہوں کو اس قسم کا فرمان حکومت میں ملاں کا نام خلیفہ سے خارج کر دیا جائے اور یہ اعلان کرو یا جلے کہ تمام بادشاہ خلیفہ کے رشتہ میں سلطان محمد بن تغلق نے نائب خلیفہ کا القیا اختیار کیا۔ ہندوستان کے نیکدل حکمران فیروز شاہ کو بھی مصری خلیفہ کی طرف سے خلعت اور سند عطا ہوئی تھی۔ وہ خلیفہ کے سفیر کے استقبال کے لئے اپنے ارکین سلطنت کے ساکھے نگہ پاؤں گیا۔ ہندوستان کے بادشاہ خلیفہ کی طرف سے عطا کئے ہوئے خلعت اور سند حکومت کو سب سے بڑی عزت تعمیر کرتے تھے یعنی کہ نادر شاہ نے خود لکھا ہے ”من چہ ایں مرتبہ دارم کہ جامہ از حضرت خلیفہ التھاں کنم“ دوسری جگہ کہا ہے ”حضرت اللہ تھاں ک دل تعالیٰ و قدرت اعلیٰ در دل خلیفہ الامام کر د تابغیر و اسط التماں فیروز شاہ از درگاہ حضرت خلافت چامہ رسید سید سہا نگ کا نام مسلمان بادشاہوں کے سکوں پر خلیفہ کا نام کندہ ہوتا تھا۔ اس طرح ظاہر ہو گیا کہ خلیفہ کے اقتدار کو صرف عام مسلمان ہی سلیم

نہیں کرتے تھے۔ بلکہ کسی مسلمان باشاہ نے بھی بھی اس سے برا کوئی دعویٰ پیش نہیں کیا کہ وہ خلیفہ کے نائب کی حیثیت سے حکمرانی کرتا ہے اگر اس رواج اور قاعدہ میں اکبر کے دور حکومت ہند میں کوئی عارضی نقصان واقع ہوا تو اس کی وجہ ظاہر ہے۔ وجہ یہ تھی کہ اکبر خود ایک طرح کی طاقت اپنی کا دعویٰ پیدا کرنا اسی باعث سے مسلمانان ہند اکبر کو پس پیدا گئی کی مکاہ سے نہیں دیکھتے۔

اب بحث یہ ہو کہ سلطان طرکی کو دیگر عالم اسلامیہ خصوصاً ہندوستان میں کوئی وقت سے خلیفہ تسلیم کیا جانے لگا ہے۔ سو ٹھوپیں صدی عیسوی میں فتح مصر کے بعد تسلیم صرف اس حکومت اسلامیہ کا جس کو اس نے بنو شیخ قاوم کیا تھا حکمران ہی نہیں بلکہ تمام دنیا کے اسلام کا مذہبی مقتدرا مانگیا۔ لیکن پول نے لکھا ہے کہ ایران کے شیعہ خواہ اس کے دعوے کو تسلیم کریں یا نہ کریں۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ اُس وقت سے ہندوستان ایشیا کے تمام دیگر علاقوں اور افریقہ جہاں خلافت تسلیم کی جاتی تھی سلطنت عثمانیہ کو اسلام کا مذہبی مقتدرا اور خلافت کے روحاںی مقدار کا باعث قرار دیتے لگے تھے۔ آگے چل کر مذکورہ بالا فاضل مورخ کہتا ہے کہ یہ چائی خلافت سلطنت عثمانیہ کے احکام و فرمانیں ہیں پہنچنے اُس وقت تک ایک قسم کا حقیقی اور اہم مقدار پیدا کرنی چلی آئی ہے میں یہ ہے شہادت اُس

انگریز کی جو ایک مشہور مورخ مانا جاتا ہے۔ سولھویں صدی عیسوی کے اوائل میں بھی سلاطین عثمانیہ کے دعویٰ خلافت کو گجرات کے حکمران اور چین کو لمبوجہ اور سماڑا۔ جاؤ اور جزیرہ نماۓ ملایا کے تمام مسلمان لسلیم کرنے تھے مسلمان ان ہند نے بھی سلطان ٹرکی کو برا بر خلیفہ سلیم کیا ہے ہندوستان میں بارہویں صدی یورپی کے مشہور مختار حضرت شاہ ولی اللہ نے اس کا تذکرہ اپنی کتاب تہذیۃ الاحیاء میں بھی کیا ہے۔ یہ واقعہ قابل ذکر ہے کہ سلیم اول نے متول سے منصب خلافت کا ۱۵۲۳ھ ایام میں حاصل کیا۔ اس کے چند ہی سال بعد ۱۵۲۴ھ ایام جب ہمایوں نے گجرات کے حکمران بیادر شاہ پر حملہ کیا تو اُس نے فوراً ایک سفیر سلطان سلیم اعظم کی خدمت میں روانہ کیا اور خلیفہ سے مدد کی درخواست کی۔ چنانچہ ۸ جماڑی کا ایک جنگی پیرست میں بھیجا گیا جس نے ایک کامیاب جنگ کے بعد پرتفالیوں سے دو قلعے کو کل اور کٹ چین لئے۔ اس کے بعد یہ یمن درہ ٹوکی طرف روانہ ہوا لیکن بیادر شاہ کے پیٹے ملکہ محمود نے جو اس نامیں گجرات کا حاکم تھا سامان خدا کو نیز دیگر امداد کی ارسال سے اخکار کیا اور عثمانی کمالہ رکو چھپو رہو کر دیں ہونا پڑا۔ اس کے بعد سے برا بر سلطان سلیم اعظم ہندوستان کی طرف لپھانی ہوئی لظیلوں سے دیکھتا رہا۔ درحقیقت وہ اس زمانہ کے تمام مشرقی ہلکوں کو خلافت کے زیر اقتدار لانا چاہتا تھا اور بھر عرب اور خلیج فارس

میں اسکے تالک و تانکی بھی وجہ تھی۔ وہ مسلمانوں کا روحانی مقتد انتخاب  
وہ چاہتا تھا کہ تمام اسلامی دنیا سے اپنا منہبی پیشوائیں کرے چنانچہ  
کے تقدس مآب فقہا اور علماء کے فتوے اور سفراء ہیں۔ ہندوستان اور  
افغانستان کی طرف بھیج گئے۔ چونکہ سلطان طرکی کا نام اور اُس کی قوت  
عام طور پر ہر جگہ شہود تھی اور اُس کی حکومت کی روزافرود ترقی کا قطفہ  
ہر شخص کی زبان پر تھا، اس لئے لوگ اسکے حقوق خلافت کے بہت جلد  
قابل ہو گئے عثمانی طیرے کے کمانڈر سیدی علی رئیس نے (جو ہرگز کو پیغایو  
سے چھیننے کے لئے بھیجا گیا تھا) اپنی سیاحت ہند افغانستان، وفارس کے  
وچک پالات و واقعات بیان کئے ہیں یہ طیر اساحل گجرات پر نگرانہ اداز ہوا  
اور جب سelman ان سورتی انہیں (رُتکوں کو) آتے ہوئے دیکھا تو طبیعی خوشی  
منانی۔ اس کتاب کا نام مرآۃ الْمَالِک ہے۔ اس کا ترجمہ جو ہنری فریدیک فان فرین  
نے جرمنی زبان میں کیا ہے اور جو ابتداء میں اس کی کتاب دن و دنگ طفا ایں  
میں شائع ہوا تھا ہمارے پیش نظر ہے۔ سیدی علی رئیس کے بیان کردہ حالات  
ستے ہمارے موجودہ محدث پر بہت کچھ روشنی پڑتی ہے۔

ہندوستان میں وہ جہاں گیا وہاں کے مسلمانوں نے بادشاہ اسلام  
(سلطان طرکی) کے سفیر کی حیثیت سے اس کی طبی خاطر و مدارات کی ہندوستان  
کے مسلمان حکمرانوں نے اس جوش و خروش سے اس کا استقبال کیا وہ

خود اس پر اخخار التجب کرتا ہے اُتوں نے اس کے سامنے ایڈریں بیش کئے جس میں باادشاہ اسلام کے ساتھ وفاداری و اطاعت کا اخخار کیا۔ سیدی علی رشیں کہتا ہے۔ جب میں گجرات میں تھا تو وہاں سلطان اس کے وزیر اعظم عالمگیر اور دیگر ارکین سلطنت سے میری ملاقات ہوئی۔ سلطان نبیں کے سامنے میں نے اپنی سند پیش کی مجھے دیکھ کر بہت خوش ہوا اور ہمارے باادشاہ کے ساتھ اپنی وفاداری کا یقین حلایا۔ ایک دوسرے ہندوستانی رکن سلطنت نے ایک تباہ کیا۔ ہم لوگ سلطان تُرکی سے کسی طرح جنگ نہیں کر سکتے ہم کو اُس سلطان تُرکی کی ضرورت ہے۔ اس کے علاوہ اسلامی دُنیا کا باادشاہ ہے۔

اسی کتاب میں خطبہ اور نخلافت کے متعلق شہنشاہ ہماں ہوں اور شرکی امیر الجھر کا ایک لچک پر مکالمہ درج ہے جو بہت طویل ہے ہم مختصر اس موضع پر صرف ایک واقعات لکھنے پر اتفاق کرنے ہیں۔

دورانِ مکالمہ میں امیر الجھر نے شہنشاہ ہند کو مطلع کیا کہ چین کے بعد علاقوں میں بھی اس کے باادشاہ کا نام خطبہ میں شامل کرنے کی اجازت دے کیونکہ وہ مکہ مدینہ اور قبلہ کا باادشاہ ہے۔ خاقان الگرچہ غیر مسلم تھا میں اس نے درخواست کو اضافہ پر مبنی سمجھ کر منظور کر لیا۔ بلکہ اُس نے یہاں تک ہر بانی کی کل خلیف کو خلعت عطا کی اور ہاتھی پر سوار کر کے تمام شر میں اس کا جلوس نکلا۔ کہا جاتا ہے کہ اس واقعہ کی خبر گجرات کے تاجر

چین سے لائے اور سیدی علی رئیس سے اس کا انویں نئے ذکر کیا  
 چنانچہ سیدی علی رئیس لکھتا ہے کہ اُس وقت سے بادشاہ شریکی کا نام بیہ  
 خطبیں داخل چلا آتا ہے۔ ایک دوسرے موقع پر شہنشاہ ہمایوں نے  
 امیر البحر سے پوچھا کہ کیا خان کریمیا بھی سلطان شریکی کا ماتحت ہے جب  
 اس کا جواب اثبات ہے دیا گیا تو اس نے کہا کہ اگر ایسا ہے تو اسے خطبہ کا  
 حق کیونکر حاصل ہے؟ امیر البحر نے جواب دیا کہ یہ ایک واضح حقیقت ہے  
 کہ صرف بیرے بادشاہ کو حق حاصل ہے کہ جس کو چاہے خطبہ کا حق عطا  
 کرو۔ سیدی ہو ہموف کہتا ہے کہ اُس کے اس جواب سے لوگوں کو اطمینان  
 ہو گیا اور ہمایوں نے اپنے امر کو منظہ طب کر کے کہا ”یقیناً اگر بادشاہ (خلیفہ)  
 کے خطاب کا کوئی شخص باز خدا رہو سکتا ہے تو وہ سلطان شریکی ہے  
 دنیا میں صرف وہی اُس کے قابل ہو اور کوئی دوسرا نہیں یہ اس کے بعد  
 بادشاہ اور اُسکے ارکین دوست نے خلیفہ اسلام شریکی کے لئے دعا مانگی۔  
 اسکے بعد سیدی علی رئیس بلوچستان کے مغربی ساحل پر گاؤں دو رکے پنڈگاہ  
 میں لنگر انداز ہوا۔ وہاں کا حکمران جلال الدین بن ملک دینار تھا۔ گاؤں  
 کا حاکم جماز پر آیا اور خلیفہ اسلام (سلطان شریکی) کے ساتھ وفاداری کا  
 یقین دلایا۔ اکبر نے دو سیائے اسلام کے ذہبی اقتدار پر قبضہ کرنا  
 چاہا اور اپنی بھائی سے یہ خواہش کی کہ وہ اسے خلیفہ مسجیس اس نے

حضرت سلطان الاسلام نبیلہ اللہ الانام اور امیر المؤمنین کا القب اختیار کیا  
اکبر کی دعائی تحریر بڑی پیشہ اپنے کی خواہش کا اظہار ابو القضل کے باپ  
شیخ سہارک کی اُس تحریر سے ہوتا ہے جس کے چند جملے یہیں ۔ اس لئے اگر  
اُنہوں کبھی کوئی مسلمہ درپیش ہو جس کے متعلق علماء اور مجتہدین کی رایوں میں  
انقلات ہوا اور حضرت اعلیٰ (اکبر) قوم کے فواد اور سیاسی تصریفات کے لحاظ  
سے انہیں تھے کسی راستے کو قبول کرنا چاہیں تو انہیں کامل آزادی حاصل ہے۔  
لیکن اس کے ان فرضی دعاوی کا مسلمانوں پر کوئی اثر نہ ہوا اور راستے اپنے  
ارادہ باطل ہی محض ناکامیابی نصیب ہوئی۔ اکبر کے زمانہ کے بعد سے مغلیہ  
باوشاہوں کا خلافت عثمانیہ کو تسلیم کرتا نہیں پایا جاتا۔ شاید اس کا یہ سبب  
ہو کہ وہ ترکی باوشاہوں کو اپنے سے کمتر سمجھتے تھے کیونکہ تاریخیں تمیز  
نے عثمانیہ سلطنت کو شکست دی تھی۔ اس میں شک نہیں کہ سلاطین عثمانیہ  
کے ساتھ مغل باوشاہوں کا برتاب و غور آمیز تھا لیکن سو اکبر کے کسی دوسرے  
باوشاہ سے کبھی دعویٰ خلافت نہیں کیا۔ ان کی مسلمان رعایا یا ہمیشہ ترکی  
باوشاہوں کو خلیفہ چاہتے سمجھتی رہی۔ سہنگ کے چو مسلمان مکہ محترمہ کو جائے  
وہ خطیبیں سلطان ترکی کا نام سُنتے اور اُسی کی سیادت و امامت کے  
تھت میں فرضیہ حج ادا کرتے۔ بارہویں صدی ہجری یہ تھفتہ العالم کا  
مصنف جامیر حادا سہارتہ وغیرہ کے ایک بیان کے حالات بیان کرنا ہے۔

اس میں وہ ظاہر کرتا ہے کہ سا بجی میں سلطان روم کے نام مغلیہ یہی ختنہ یا اتنا  
اور اُن جنائز کے سلطان ہر جمیع کو سلطان کی سلامتی و فلاح کی دعائیں لائے  
جسے سلطان روم (صلی اللہ علیہ وسلم) میں اور نگ آباد کا باشندہ سید قمر الدین رحیم  
سے والپی میں کلمہ اور وہاں اس سے مسلمانوں کو جمیع کی خوازیں  
سلطان روم کے لئے دعائیں مانگتے ہوئے دیکھا۔ کیونکہ وہ مقامات مغلیہ  
کا حفاظت تھا۔ موجودہ زمانہ میں بھی ملک افغانستان کے آزاد اور خود مختار  
حکمران امیر عبد الرحمن خاں نے سلطان عبد الجبیر خاں کو خلیفہ تسلیم کیا اور  
اُن کے ہاتھوں سے فرمان حکومت اور سراج الملة والدین کا خطاب پایا  
اس لئے تاریخی نقطہ نظر سے اس قسم کے واقعات سے فتحیہ اخذ کرنا  
ہرگز بجا نہ ہوگا کہ حکومت مغلیہ کے ابتدائی ایام میں بھی جبکہ خلافت کو  
خاندان عثمانی میں منتقل ہوئے مغول اہم زمانہ گز را تھا سلطان طرکی کو  
ہندوستان میں خلیفہ تسلیم کیا جاتا تھا جس وقت سیدی علی ریسیں ملک  
میں آیا ہے اس وقت خلافت کو قسطنطینیہ میں منتقل ہوئے کل ۳۰۰ سال  
ہوئے تھے اور جیسا کہ ظاہر کیا جا چکا ہے اس قلیل مدت میں بھی باوشا  
اسلام کا اقتدار مسلمانان ہند میں ہر جگہ قائم ہو چکا تھا۔ اس کے  
علاوہ مسلمانان ہندوستان ہر سال ایک کشیر نقدار میں فرضیہ حج کی وائی  
کے لئے گلہ مغطیہ جایا کرتے تھے۔ اس لئے بیان اعلیٰ کو دہوہاں سے

محافظہ حرمین شریفین کی عزت اور محبت اپنے دل میں لیکر واپس نہ آتے ہوں اور ان احساسات کو ملک میں پھیلاتے ہوں۔ اس لئے یہ فرض کرنا تاریخ کے غلط معنی پہنانا ہیں کہ سلطان ٹرکی کی خلافت کا خیال اس مکان میں بالکل نئی چیز ہے جو گزشتہ پچاس سال کے اندر پیدا ہوئی ہے اور وہ سیاسی ہیں اسلامک "تحریک" کا نتیجہ ہے۔ نیز یہ کہ اس دعویٰ کی خلافت ہی سلطان ہندوستان کی طرف سے سلطان ٹرکی کے ساتھ دینیوی اطاعت کے اظہار کا مفہوم شامل ہو کوئی تاریخی پہنچی پہنچنے نہیں ہے۔

## باب سوم

### اٹکستان اور خلافت

سر ولیفشاں چپول مشوراہل قلم و ماہر سیاست نے حال ہی میں مدرس کے "ہٹری یونین" (انجمن تاریخ) کے جلسہ میں یہ کہہ کر کہ سلطانی عثمانیہ کی خلافت کو اسلامی دنیا نے کبھی تسلیم نہیں کیا

اسلامی تائیخ سے اپنی مدد و اقتیت کا قابل افسوس تھوڑا ہے۔ ہم  
اس کی تشریح کرنے سے بھجوڑتیں کہ سر و لینڈاں اس عظیم ہریں لیوں و کس  
لڑج پڑے ہے اب ہم اپنے اصحاب طلب پاٹتے ہیں مسلکہخلافت کی اہمیت  
اس سے ظاہر ہوتی رہتی ہے۔ تیر سلطان اور شاہوں نے بھی مختلف اوقات  
میں خلیفہ کے اقتدار کی اپنی اخراں کے تھوڑے کے لئے استعمال کرنے کی  
کوششیں کی ہیں۔ پولین لوایہ، قدم اور آگے پڑھ کر انتہا۔ اس خلافت  
کی اہمیت اور سفید ہوسٹے کا پوچھنا اداہ کیا اور یہ پاہا کہ خود جو خلیفہ  
ہن جائے۔ یہ اس کی ولی خواہش بخی کہ مشرق میں ایک عظیم الشان سلطنت  
قائم کرے اور جگہ ٹھانہ ہریں اسٹنے علائیہ کلمہ پڑھا اور دین اسلام قبول  
کیا۔ اس کی یہی خواہش بخی کہ وہ اسلام کا مقتدا بن جائے شاید وہ یہ کہتا  
ہتھا کہ جو بات تین سو برس قبل سلطان سلیم کے لئے ممکن بخی۔ لچ اس کے  
لئے بھی ممکن ہو سکتی ہے۔ سلطان بیان کے الفاظ ہیں۔ دریائے نیل کی بندگی  
کتنی بڑی عظیم الشان تجویز یا میٹ کر دی۔ برطانوی حکومت نے بھی ایک  
سے زائد مرتبہ خلیفہ کے اقتدار اور سلطنت کے قائدہ اٹھایا ہے۔ موجودہ زبان  
میں غیر مسلم سلطنتوں میں سے انگریزی حکومت ہی ایک الیسی سلطنت ہے  
جو مسلمان ہند پر خلیفہ کے اختیار و اقتدار کو استیم کرنے میں سمجھ زیادہ پیش  
بیش ہی ہے یہ پو سلطان اور گورنر جنرل لارڈ مارشلٹن کے مابین مراحل

جوئی ہو۔ یہ مسلط فتحیہ ج کے نام سے کتاب ڈیپو سلطان سے جنگوں کی اپنادا، ترقی اور فیصلہ کرنے جنگوں کے نتائج پر ایک تقدیم کے آخر میں یہ ہو جس کو یونہسارڈ نکشن ان فیلڈس نے ٹی کیڈل اور ڈبلوڈ یوس میڈل کے لئے نشانہ میں طبع کی ہو۔ اس نہایت وچکپ مسلط کے مطابعہ سے یہ بات ظاہر ہوئی تھا کہ برطانوی گورنمنٹ نے مشرق میں اپنی حکومت کی توسعہ کے نازک نامہ میں سلطان روم سے امداد کی خواہش کرنے میں تاکل نہیں کیا۔ اُس نے سلطان روم کو مسلم شریعت اسلامیہ اور حکومت کا پیشوں اور دین اسلام کی مقدس یادگار ہونا تسلیم کیا۔ گورنر جنرل لارڈ مارٹن گن نے ڈیپو سلطان کی خدمت میں خلیفہ کا خط ان الفاظ کے ساتھ بھیجا۔ ”میں اعلیٰ حضرت کی خدمت میں اس کو پیش کرتا ہوں۔ اعلیٰ حضرت اس کو بڑھینگے اور اس کا اُس عزت کے ساتھ جس کا میستحق ہو لحاظ فرمادیں گے“ برطانوی حکومت کی یہ خواہش تھی کہ ڈیپو سلطان فرانسیسیوں سے کوئی تعلق نہ رکھیں۔ چنانچہ اس مقصد کے حصول کے لئے انگریزوں نے سلطان روم سے ایک خط حاصل کیا۔ اس دوستا نہ تینیہ کا ڈیپو سلطان پر کافی اثر پڑا۔ اور اُس نے خلیفہ کو ان الفاظ میں جواب دیا۔ ”چونکہ فرانسیسی قوم کے

بلع سے Review of the origin Progress and result at  
The decisive war with the late Tipu Sultan.

تعلقات اب عالی سے کشید ہو گئے ہیں اور انہوں نے اپنے کو باغالی کا  
مخالص بنالیا ہے۔ اس لئے وہ پیروں ان دین اسلام کے وثمن ہیں وہ تمام  
مسلمانوں کو ان کی ووستی سے انکار کر دینا چاہئے یہ انگریزی حکومت کس  
مئہ سے خلاف خشانیہ کے اقتدار سے منکر ہو سکتی ہو جیکہ اس نے خلیفہ کے  
اقتدار کو نہ سرف تسلیم کیا اور اس کا اقرار کیا ہے بلکہ اس سے فائد و بھی  
اٹھایا ہے۔ انگریزی حکومت خود داری کو ملحوظ رکھ کر یہ طرح کہہ سکتی  
ہے کہ ہم اس کو نہیں تسلیم کر سکتے کہ خلیفہ کو ہندوستانی مسلمانوں کی قسم  
کا بھی دنیاوی اقتدار حاصل ہے۔ یہ ایسی باتیں ہیں جن سے تائیج سے  
کوئی لگاؤ نہیں یا یہ کہنا کہ دو سلطان روم مسلمانوں کے جہاں کیسی بھی دو  
ہوں روحانی پیشوں ہیں، گرستہ اُنہیوں صدی کی اختراع ہی ہاں  
اگر گورنر بیزل کی درخواست سلطان روم کا جواب اور یہ پوساطان کی  
اطاعت محسن کا نہ کر پڑے (دفتر بے معنی) سمجھے جائیں تو ایسا سمجھنا  
کچھ ہرج نہیں ہے اور اگر ایسا نہیں ہے تو پھر سلطان روم کی مسلمانوں  
اقتدار کی حقیقت اُنکار نہیں کیا جاسکتا متنہ کا نہ کسی مقابلہ ہے تائیج  
کی روایتوں کا پیش کرنا زیادہ قابل وثوق نہیں ہے۔ ہم بلا تائل کیمہ  
سکتے ہیں کہ اس مسئلہ کا جہاں تک انگریزی حکومت سے تعلق تھا اس کو گورنر  
جزل لارڈ مارشل ٹن نے ۱۶۹۹ء میں ہمیشہ کے لئے طور پر یہ ہے

لیکن یہی ایک مثال نہیں ہے بلکہ ۱۹۵۶ء کے عہد یعنی بھارتی حکومت نے  
سلطان عبدالجیہ مسوم سے مسلمان اذان ہندوستان کے نام ایک فرمان اس  
مضمون کا شامل کیا کہ مسلمانوں کو انگریزوں سے صفح و آشی سے ساکھر ہنہاچھہ  
کیونکہ انگریزان کے خلیفہ کے دوستیں جس کا مسلم آبادی پر عالمی ارشاد اپنے پر  
اُسی وقت سے بر اب ہندوستان کے مسلمان انگریزوں کو اپسے دوستی اور  
محافظت کی نظر سے دیکھنے لگے۔ ان کو انگریزوں کی راستیاڑی اور ایماندراہی  
پر ایسا اعتقاد ہو گیا تھا کہ انہوں نے اپنی ملکی خرچ کیوں سے بخیر کی اختار کی  
بلکہ یعنی مواقع پر یعنی مخالفت کی۔ اگر یہم مسلمانوں کے اس ملزومی کو اپنی  
کوئی عتک کی سیاست کے اسباب کا ذرا غور سے مطالعہ کریں تو یہم کو یہ بات  
ہو جائے گی کہ اس مسلمہ شیجہ کے پیدا کرنے میں اس گیری و دستی نے جو بھاروی  
اور ترکی حکومت کے مابین تھی کچھ کم اثر نہیں کیا۔ کہ پہلا اور دیگر دو سی و تر کی خیالوں  
کے واقعہ اسی مسلمانوں کو یہ یقین دلایا تھا کہ انگریزوں کے خلیفہ کے سچے  
دوست نہ ہیں اور جب کبھی انہوں نے انگریزوں کی ایسی سیاست میں کوئی تغیری  
ویکھا تو ان کو حصہ مہ ہوا۔ چنانچہ ۱۹۵۶ء کے عہد پر یہم دنیا کی جنگیں ہیں  
بھاروی حکومت نے یونانیوں پر ہر ہاتھی کر کے تھیں جیسا کہ اجیز نے صفاہت  
ظریفہ کیا تھا اس کی انہوں نے سخت نکتہ یعنی کی تیزی پر چل دیا جس  
عفیت کے جگہ اسے کے وقت بھی ہندوستان کے مسلمانوں نے بالاتفاق لارٹ

بینند اوں کے اس غیر منصفانہ حکملہ کے خلاف جو انہوں نے کیا تھا حمدہ اور جو بینند کی اور یہ واقعہ اس زمانے کا ہے جیکہ گورنمنٹ کے ساتھ ملکہ ای وفاداری پرے شباب پر تھی۔ اگرچہ یہ صحیح ہے کہ اس وقت ان کی اواز اس قدر پہنچ ور اور بیند نہ تھی جیسی کی وجہ یہ ہو گئی کہ ان کو اس وقت بھی امگستان کی راستبازی اور ایمانداری پر اعتقاد کہا یکٹا غصہ کی انگلستان اپنے ہر قل سکر ثابت کر رہا ہے کہ مسلمانوں کو اپنے امگستان کے ضمیر اور زیب میتی پر بھروسہ نہ کرنا چاہیے میں مسلمان اُس وقت تک قانون ہے جیکہ کوئی طائفی حکومت نئے خلیفہ المسلمين سے ظاہری دوستی کا دھانچہ بھی قائم رکھا کیا جو شی کہ برطانوی ملکہ خارج نے اس دوستی سے قطع تعلق کیا مسلمانوں یا یہ پھر یہ پیدا ہو گئی اور اس کے بعد ہی علانیہ مخالفت شروع ہو گئی۔ اس حالت کے پیدا ہونیکے اسیاپ کیا تھے؟ اس بارہ میں یا تو ہم کو نوجوان ٹرکوں کی ناجیریہ کاری کا شکر یا اور کرنا پڑے گا۔ یا اس سر اپدیور ڈگر کی مشعرتی پالیسی کا تجھ سمجھنا پڑے گا۔ ان یا تو اس پر ہم آگے بلکہ مختصر بڑھ کر یہی پالیسی سے حسد اور غصہ لکھنا سر اپدیور ڈگر کی خارجی پالیسی کا یہیانی اصول تھا اس لئے اس کی رضامندی حاصل کرنے کی غرض سے انہوں دوستہ تھا اسی رکھنے والی اسلامی ریاستوں کی یکے بعد دیگرے قربانی کروالی۔ ایسا ان کی دوستہ اس قدر دردناک اور طویل ہر کہ یہاں اس کو مختصر بیان کرنا بھی مشکل ہے

اگر ہم سے اس گز شدہ تنظیم اشان جنگ کا سبب دریافت کیا جائے تو ہم کو اس بات کے کھنڈیں کپڑے بھی پر پیش نہ ہو گا کہ اس جنگ کا پہنچا دی سبب ہمارے ساتھ یاد شاہ ایڈورڈ ہم اور سارا ٹیورڈ اور ڈگرے کی خارجیہ پالیسی ہے۔ اتحاد فرانس جس کی تکمیل ۱۷۵۶ء میں ہوئی اس کا منشار سو اجرتی کی مخالفت کے اور کچھ مختہ اور کچھ ۱۷۵۶ء کا روئی انگریزی معاہدہ ایک طرح سے جریں گے اعلان جنگ تھا تو یہ تمام بھیں اس مختصر سلطے کی حدود سے باہر ہیں۔ ہم اب تک دیکھنا چاہتے ہیں کہ انیسویں صدی کے پچھلے حصہ میں انگلستان نے ترکوں متعلق کیا طرزِ عمل اختیار کیا۔ بہن و سان کے مسلمانوں کو آج کل یہ بات بار بار یا، ولائی جاتی ہے کہ انگلستان نے کہ میا کی جنگ ہیں اور وہ وہ سے وقت ہیں ان کے خلینہ کی مدد کی تھی اُن قیمتی امدادوں سے جو یہ طانیہ ہے وقتاً فوقاً تُر کی سلطنت کو دیں ہرگز انکار نہیں ہو سکتا۔ لیکن چونکہ ان کا بار بار اعادہ کیا جاتا ہے اس لئے ان کی حقیقت کا ظاہر کر دینا مناسب علوم ہوتا ہے قبل اس کے کہ ہم آگے بڑھیں پہلی بات جس کا واضح کر دینا ضروری ہے وہ یہ ہے کہ مسلمان شرقیہ کیا چیز ہے؟

مسلمان شرقیہ کا اگر وسیع مفہوم لیا جائے تو اس کے معنی ہو گئے کہ اس ملک پر جو اُن وقت سلطان کے قبضہ میں تھا اون حکومت کرے۔ دوسرے مختصر قطعنامہ اس کو یوں سمجھنا چاہئے۔ فلاں فلاں ملک میں فلاں فلاں خیزیں ہیں جن کی مجھے

ضرورت ہر ہیں اُس کو کیوں نکرے سکتا ہوں اور دوسرے لوگوں کو اپنے  
ستے زیادہ لینے سے کیونکر دوک سکتا ہوں۔

انگریزان نے کیوں ترکوں کی تائید کی؟ اپنے تو ہندوستان کے آخری قدر  
تک انگریز پابندی اور وس اکتوبر تھا۔ ہندوستان کے آندور فتح کے  
اکتوبر کا مختوق ٹرکھنا انگلستان کے لئے ایک ہمہ انجام جاتا تھا اور  
جتنیک کہ وہ دن ۲۷ نومبر کے شمال میں رہا انگلستان کے آندور فتح کے  
مختوق ٹرکھنا ہے۔ یونکہ روس اور ہندوستان کے مابین تمام پورپیں ممکنی اور  
ایشیائی لوچک پڑتا تھا اور اس حق میں اُس کے پاس کوئی ایسا مقام نہ تھا اس  
کو وہ اپنے پیرہ کے لئے جارحانہ پیشید ہی کام لڑانا سکے۔

یہ وہ راز ہے جو ایسیوں صدمی کے آخری صفت حصہ ہے انگریزوں نے ترکوں  
کی تائید کر اتارا۔ انگلستان کوئی بے غرض دوست تھا اور اس لئے اُس کو ترکوں  
سے اس قدر احساس نہیں کھنا چاہئے جس کا کوہ دعویٰ ہے اس  
اگر اُس کی نیت صاف اور بے مطلب ہی ہوتی تو وہ ایسی توقع کر سکتا تھا۔  
اس بات سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ دران جنگ کر میا میں انگلستان  
کے لوگوں کو ترکوں سے ایک حد تک ہمدردی تھی۔ لیکن دیکھنا چاہئے کہ  
ان رہ پامریٹن کر میا کی جنگ میں انگریزوں کے شرکت کی کیا وجہ بتاتے ہیں۔

اے مشرقیں انگریزوں کی سایی پالیسی مصنفوں ہیں۔ اج دی اورس

دول عظام جمسہ نے ایک پانچ بیویوں تا ویزیریں ہی اس کے کامدار  
کیا ہے کہ یورپ کا عالم فائدہ اس میں پر کو خشنائیہ سلطنت کی پیوستگی اور  
آزادی کو قائم رکھا جائے اور یہ دکھانا آسان ہے کہ مضبوط سیاسی اور تجارتی  
وجہات کے بنا پر انگریزوں کا با خصوص فائدہ اس میں ہے کہ یہ پیوستگی اور  
آزادی قائم رکھی جائے۔ ہم اپنی عرض اور اپنے فائدے کے لئے ترکوں  
کی امداد کرتے ہیں۔ اگر ہم محفوظ اس وجہ سے کہ ترک ہمارے مشورہوں کا  
اتنا بھاطٹھیں کرتے جتنا کہ ہونا چاہئے ان کی مدد کرنا چھوڑ دیں یا اس  
میں کچھ کمی کر دیں تو اس کا یہ نتیجہ ہو گا کہ ہمارا قومی مفاد و مسرور کے نظر  
رجم کا محتاج ہو جائے گا۔

جیکہ وہ مضبوط سیاسی اور تجارتی وجہات جاتے رہے۔ انگریزوں  
نے ترکوں کی تائید سے ماختروک لیا۔ کہ میا کی جنگ کچھ سلطان کی  
خواہش سے نہیں ہوئی تھی بلکہ لارڈ سٹریفوردی رڈ کلافت نے بایب عالی کو  
جنگ پر مجبور کیا تھا۔ سلطان کی گورنمنٹ کو ترغیب ہی کئی تھی کہ وہ وکشا  
کی پاداشت کو نامنظور کر دے اور کہا گیا تھا کہ اگر لارڈ ایک لمحہ بہنچی  
اوہ انگریزا مدد دیں گے۔ یہ پونامی کلیسا اور لاطینی کلیسا کا جھگڑا تھا  
جس سے جنگ کرانی ترکوں کو تو اس سے کچھ تعلق نہ تھا۔ روس اور ہنگامہ

دونوں لڑتے چاہتے تھے اور وہ لڑے۔ درحقیقت یہ روس اور اٹھستان کی جنگ تھی۔ قبل اس کے کہ اسخادی مدد کے لئے آئیں۔ ترکوں نے روپیوں کو سلسلہ ریا کے سامنے سے بھکار کر دیا تو پکے پار کر دیا تھا۔ اور جنگ کا کام جمال تک کہ اس کا ترکوں سے تعلق تھا عملی طور پر حاصل ہو گیا تھا۔

مکمل اعکس کی جنگ میں بھی انگریزوں نے ابتداء میں لاپرواہی دکھائی تھی۔ لیکن جب ترکی سلطنت کو شکست ہوئی اور اس کے شمن روپ کی طا طبرہ گئی۔ تب انگریزی سلطنت نے ہاتھ پاؤں ہلائے اور اس کے مقابلہ پر آمادہ ہو گئے۔ عہد نامہ میں سعیدناون کی شرائط صلح نے تمام یورپ میں سرے سے اس سے سکر لرزہ ڈال دیا اور اخبارات نے خواتر آمیز سخنوں کا ایسا طوفان برپا کیا کہ کوئی وزارت ایک لمحہ کے لئے بھی اس کے مقابلہ میں نہیں کھڑکی تھی۔ ایسا کیوں ہوا؟ اس لئے کہ یہ سلسلہ شرطیہ کا مناسب حل نہیں تھا۔ چنانچہ برلن کی شہر مجلس مشاورت جمع ہوئی۔

اس مجلس مشاورت کے جمع ہونے کے ٹھیک ایک ماہ پہلے برطانوی فوج اعظم نے سلطان سے بذریعہ ایک خفیہ عہد نامہ کے جزو ہے۔ قبرس اس صلح میں لے لیا کہ وہ ہمیشہ عثمانی سلطنت کے اقتدار کی عزت کریں گے اور اس آئینوالی مجلس مشاورت میں ترکی حکومت کی تائید کر لیے گے۔ معاہدہ قبرس کا مطلب "درسری" "سالسری" اور "لیارڈ" کے ذہنوں میں یقیناً بھی تھا کہ

بیضابطہ طور پر انگریزی حکومت کا زبردست اثر ایشیائی ترکی پر قائم کر دیں۔  
ڈسٹریکٹ نے اپنے زمانہ شباب ہیں ایک ناول ٹیکریڈی

لکھا تھا اس میں یہ خیال ظاہر کیا تھا کہ بادشاہ انگلستان کے زیر حکومت ایک عظیم الشان ایشیائی سلطنت قائم کی جائے جس میں جزیرہ قبرص طور پر شامل ہو جس سے انگریزوں کے بادشاہ رچرڈ کی حکومت کی یاد تازہ ہو جائے۔

مجلس مشاورت برلن میں بیٹھی اور شروع میں یہ تجویز ہوئی کہ ہر سفیر کو ایک اپنائی اقرار نامہ اس بات کا کرنا چاہئے کہ اس کی حکومت تھناز عدفیہ مسلسلہ کے مقلق ہر قسم کے پوشیدہ معاہدہ سے آزاد ہے۔ ڈسٹریکٹ ایساری کی طبقہ ہو گئی اور وہ اس سے انکار نہ کر سکے اور دوسرا سفر انہی طرح ان کو بھی اس سے اتفاق کرنا پڑا انہوں نے اس پر اپنی ہم منظوری ثبت کر دی (کانگریس (مجلس مشاورت) کا کام ختم نہ ہوا تھا کہ ہر جو لائی کو لندن کے اخبار گلوٹ نے اس بھانڈ سے کوچھ ٹو دیا اور خصیبہ عہد نامہ کی دفعات کی اصل عیارت کو شائع کر دیا۔ یہ بات خیال ہیں کیوں نہیں آسکتی کہ اسی وقت برلن میں سبق اور پر نامی ہوئی ہو گئی۔ فرانس اور روس کے علاوہ ایک ایک ان کی سخت لوگوں کی کمی۔ یہ دو یورپی صدر صفات اور صدر کے جھوٹ کے مجرم ٹھہرے۔ ڈسٹریکٹ ایساری کے بہائی صاحب فراش ہو گیا اور

کئی دن تک مجلس میں آیا۔ آخر کار بسما رک نے ڈسٹریکٹ کی مدد کی اور مقصداً ذیل نقشی کیا جس پر فرانس اور انگلستان دونوں رضامند ہو گئے۔

۱۔ کہ فرانس کو اجازت ہے کہ قبریں کے معاوی خیں جیسے ہی اس کو پہلا مناسب موقع ملے یوش پر قبضہ کرے۔ انگریز اس کی کوئی مخالفت نہ کر سکے۔  
۲۔ کہ انگریز شام میں فرانس کے خاص حقوق تسلیم کرنے ہیں۔

۳۔ یہ کہ مصر کے مالی انتظام میں فرانس کو کبھی انگریزوں کے برابر حق ہو گا۔  
میرٹ جو آزادی اقوام کے بڑے حامی ہیں اور جن کی نسبت ایک عرب یہ فرورک ہمیریت نے لکھا ہے کہ ”آخر انگلستان کا ضمیر ان کے اور ان کے یادگار کے شکر یہ کامرا بوجو جو محسوس کرے گا۔“ کہتے ہیں کہ ”وہ تمام جزا اور جن کا انتکاب شمالی افریقیہ اور مشرق کی آزادی سلب کرنے کے لئے کیا گیا ہے اور جن کو ہماری سلوں نے دیکھا ہے ان میں سے ادھے بالا وسطہ یا بالا وسطہ قبریں کی سازش سے تعلق رکھتے ہیں۔“ اس طرح قلم کی ایک ہی جنیش سے انگلستان نے اپنے علیت سلطان کے دونہایت خیز صوبے فرانس کے سپرد کر دئے۔ ۱۷۲۳ء کی روم و یونان کی جنگ میں ملکوں کو سخت جیت ہوئی اور انگریزوں کو بہت ہی رنج ہوا۔ جب انہوں نے یہ دیکھا کہ شرکی فوجوں کے مقابلہ میں یونان کی حب الوطنی نے کچھ کام نہیں کیا اور مرتکوں نے رفتہ رفتہ اس بغاوت کو کھل ڈالا اور حکومت دبارہ

قام کر دی۔ ان کی وجہ سے بیتھر میں داخل ہو چکی تھیں اور ہال کو ہر جگہ  
فتح و نصرت ہال ہو چکی تھی کہ یا کیا ایک اتحادی بیڑہ جہازات جس میں انگریز  
سپیسیٹ میں بیش تھے اس مظہر پنودار ہوا اور ترکی بیڑہ کو نیویں پوس  
تباه کر دیا۔ ترکی کی اس عظیم الشان مصیبیت کو لارڈ بر و گم نے ایک نہ  
اور غیر فانی کام قرار دیا اور لارڈ جان رسول نے ایک عظیم الشان فتح کے  
نام سے موسوم کیا ہے۔

۱۸۸۲ء کے انگریزی قبضہ مصر کی داستان (جو ابھی تک کی ہے) کی حکومت  
کا ایک صوبہ تھا، ایک ہولناک جرم ہے جو انگریزی تاریخ کے صفحات پر  
ہمیشہ ایک نہ مٹنے والا داعر رہیگا۔ مسٹر لوئیس الٹن جو معاملات خارجیں  
مستند نے جلتے ہیں کہتے ہیں ”انگلستان بلاشبہ زیادتی پر تھا، اس سے کون  
انکار کرے گا کہ حکومت مصر نے اپنے جائز حقوق کے اندر اسکندریہ کی خلاف  
کے لئے اپنے قلعے تعمیر کئے تھے۔“ قبل اس کے مصریوں کی طرف سے کچھ زیادتی  
ہو انگریزی ہنگی جہازات مصری سمندر میں انگریز اندماز ہو گئی اور مصری حکومت  
کو الٹیمیٹم دیدیا۔

یغول سجائے خود اخلاق جنگ تھا اور اس لئے انگریزوں نے جنگ شروع  
کر دی۔ اسکندریہ میں یورپیوں کا قتل نہ صرف انگریزی جہازات کی آمد  
اور اخلاق جنگ کے بعد ہوا بلکہ یہی دلوں پر اس قتل کا باعث ہوئی۔

مُسٹر گلیڈسٹون سے جب اے العوام میں سوال کیا گیا کہ اعلان جنگ  
کس کو دینا چاہئے۔ سلطان کو بایخدر یا کو بای عربی پاشا کو تو انہوں نے  
جواب دیا۔ کوئی جنگ تو ہی نہیں ل سکندر یا کی گولہ باری ایک خفاظتی تذکرہ  
ہے اور انگریزی اچھا زمان کا بیفعل صرف مدافعت ہے نہ کہ اعلان جنگ لیکن  
بلاشبہ اس مدافعتہ فعل کی بدوز صرف ایک قدیم شہرتیاد و پریاد ہو ایک لیکن  
بجھہ بی مصر پر چلے شروع ہوا سوڈان پر چڑھائی کی اور جاہیں پڑا تو میر  
السان جو اپنی آزادی کی کوشش کر رہے تھے شہنشاہیت کی دیوبی کی قربانی  
پر چڑھا دئے گئے۔ تاہم یہ قول مُسٹر گلیڈسٹون یہ جنگ سختی صرف ایک  
مدافعتہ فعل تھا۔

مُسٹر گلیڈسٹون کی ایمانداری اور راستیازی پر اس ہولناک واقعہ کا  
پچھا اثر نہ پڑا۔ ہاں الیتہ جان پر اسٹ نے جو اس کی وزارت کا ایک ممبر تھا  
علی الاعلان کماک انگلستان نے قانون میں الاقوام اور معابدات و نو  
کی خلاف ورزی کی ہے اس نے عوام کا اعتبار کھو دیا ہے اور اقرار نام میں  
کو توڑا الا ہو۔

ان ضمانتوں اور وعدوں کی بابت جو بڑا نوی حکومت نے وقت  
مصر کو جلد سے جلد خالی کرنے کی بابت کئے ہیں جنہیں کم کم کہا جائے بہتر ہے  
ایک مرتبہ گلیڈسٹون نے کماک بلاشبہ دُنیاگی تمام چیزوں میں مصر کی بغیر

قبضہ ایک الی چیز ہے جس کے کرنے پر ہم طیار نہیں ہیں۔ یہ ہر مجھی کی حکومت کے تمام اصولوں اور ان وعدوں کے خلاف ہو گا جو ہم نے یورپ سے کئے ہیں۔ اور اس کے دو پر اس کے بعد مارڈاگر پیپول نے کہا کہ ہر مجھی کی حکومت یہ اختیار کر لیا ہے کہ افواج ۱۸۸۸ء کے شروع میں واپس کر لی جائیں۔

باوجود اس قسم کے بہت سے وعدوں اور ضمانتوں کے ”وہ مصروف کا نیغہ دن“ پر اپر جاری رہا۔ یہاں تک کہ گزشتہ جنگ میں الحاق کے لئے بہانہ ڈھونڈ کر مضم کو شہنشاہیت میں ضم کر لیا گیا۔

کسی قوم کے شہنشاہانہ برتاؤ کی تاریخ میں یقیناً ابیسے صفا اور صبح و خدر اور ضمانتیں جو یورپ میں اس طریقے سے توارے جائیں ہیں گے اس کے بعد سے ۱۸۹۹ء میں روم ولیون ان کی جنگ ہوئی جس میں ترکی فوجوں کی یہ حالت بختی کہ گویا وہ ہر چیز کو جوان کے سامنے آئے گی بھالے جائیں گی اور قریب تھا کہ وہ یونانی دا اسلامیت کو لے لیتیں اگر ان کی فاتحانہ رفتار کو دول یورپ نے بس کر دی گی انگلستان نہ رک دیا ہوتا۔ مکملی یونان کو واپس دیا گیا اور جزیرہ کریٹ کے انتظام کے لئے ایک یونانی گورنر مقرر کیا گیا۔ یہ انصافات تھا جو ترک فاتحوں کے سامنے کیا گیا۔ اس وقت برتاؤ نوی وزیر اعظم نے مسٹر ایسکوٹھ کی طرح جنگ میقان میں یہ اعلان نہیں کیا کہ ”فلنج کو اس کی مفتوا حالت کے شرے سے

محروم ہیں کہنا چاہئے۔ یہ انگلستان ہی تھا جس نے ۱۷۹۹ء کے اٹھاوی روسی فرانس کو مراکش میں آزادانہ کارروائی کرنے کا اختیار دیا۔ بلاشبہ مراکش کچھ انگلستان کی ملک نہ تھا کہ وہ یوں فرانس کو دیتے لیکن دوں عظام کا ہمپیشہ یہ طریقہ رہا ہے کہ دوسری اقوام کے الک نہایت فیاضی اور سخاوت سے تقسیم کرتے ہیں مُفت سُختی کی یہ داستان طرابیں کی جنگ ہیں پھر دہرانی گئی۔ انگلستان غالباً اپنے قبضہ مصر کی وجہ سے رکھتے ہیں میں اٹھی کے الحال طرابی کو منتظر کر چکا تھا۔ اٹھی نے بے سمجھے بوجھے سلطان کے اس فریقی صوبہ پر چڑھائی کر دی۔ انگریزوں نے نہ صرف اس جرم سے چشم پوشی کی بلکہ جیسا فوری ناٹھی ریویو میں لکھنے والا اقرار کرتا ہے۔ برتاؤی محکمہ خارجہ خود اس سازش میں شریک تھا۔

اس مضمون کا لکھنے والا کہتا ہے کہ اس میں بہت کم شک کی گنجائش ہے کہ کچھ نہ پچھہ جھوٹہ ہو چکا تھا۔ اغلب معلوم ہوتا ہے کہ انگلستان اس بات پر راضی ہو گیا تھا کہ وہ ترکی فوجوں کو مصر سے نگزرنے دیگا اور چھانک مکن ہو گا۔ آلاتِ حرب اور دیگر مسلمان جنگ کو بھی اس راست سے نہ گزرنے دیگا معلوم ہوتا ہے کہ اس نے یہ بھی ذمہ داری لی تھی کہ وہ مصر کو بالکل غیر طرفدار رکھے گا اور باب عالی کو اپنے ماتحت (مصر) سے کوئی امداد نہ لیں۔ دیگا۔

لہٰ فوریت ناٹھی ریویو مارچ ۱۹۱۷ء۔

سے تعمیر نہیں کیا جا سکتا اس لئے کہ قاہرہ میں لارڈ کچر کا کام یہ تھا کہ  
وہ کسی عثمانی فوج کو مصر سے نہ گزرنے دیں اور دوسرے مسلمان طرابلس کے  
مسلمانوں کو کسی قسم کی مدد نہ پہنچائیں۔ لارڈ کچر نے اس خیال سے کہیں  
ایسا نہ کہ ترکی فوجیں طرابلس جاتے ہوئے وادیٰ نیل سے گزرنے کا مطام  
کریں اس خطرہ کا مقابلہ کرنے کے لئے نہ سویز کے مشرقی جانب بیگستان میں  
پرایرلیوں کا ایک سلسلہ قائم کرو دیا۔ اس بات سے کون انکار کر سکتا ہے کہ  
اگر ترکی فوجوں کو مصر ہو کر راستہ مل گیا ہوتا تو طرابلس اٹلی کا صوبہ نہ ہوتا ہے  
یقین کیا جاتا ہے کہ یہ باواس طریقہ مگر موثر مدد اٹلی کو سراڑو ڈگرے  
نے اس مقامہ مت پر دی بھی کہ اگر یورپ میں کوئی باہمی کشمکش ہوتا اٹلی کا  
طرز عمل انگریزوں کے ساتھ دوستانہ رہے گا۔ اس قیاس کے واقعات مابعد  
سے تصدیق ہوتی ہے یہ بھی خیال رکھنا چاہئے کہ مذکورہ بالاضمہ نگار  
نے جو ازالات لگائے ہیں اگری یہ یاد گلطی نہیں کرتی تو اس کی آجتیک  
ترویج نہیں کی گئی اور ترکی حکومت کو بلقان میں جو مصیبہ پیش آئی اور بھر  
ہر جھیٹی کی حکومت کے ذمہ داروز رائے جن خیالات کا اخمار کیا ہے اور  
اس بربادی اور تباہی پر جس قدر غیر محدود مسیرت و شادمانی دکھائی ہے  
وہ ابھی ہمارے ذہنوں میں تازہ ہو اور اس کی بیان ذکر کرنے کی ضرورت  
نہیں ہے۔ ترکی سے انگلستان کے تعلقات کی داستان اس قدر صنانہیں ہے۔

جس قدر کہ عام طور سے خیال کی جاتی ہے۔ برطانیہ اعظم کی گزشتہ تاریخ سے کہ سرسری ممالکہ سکیوریتی معلوم ہوتی ہے کہ انسیوینسیٹی کے دوران میں ترکوں کو جو کچھ لفڑیاں پہنچا ہے وہ بالا سطحیاً بلکہ واسطہ ایشیا ہی کے ذریعہ سے پہنچا ہے۔

ایہ ہی جو دریا نامہ پر اظہر شالیت ہے یہ ہم کو یہ معلوم ہو گا کہ وہ فلت آئیں ہم ناہم جو ایشیا اور ایساں ہیں ہوا تھا اس کی ابتداء ایشیا ہی کی طرف سے ہوئی تھی اور یہ کوئی بھی معلوم ہو جائے گا کہ ایشیا ہی اسی طرف سے ہوئی تھی اور یہ کوئی بھی ایشیا ہی کا اقتضاء ہے۔ اسی طرف سے ہوئی تھی اور یہ کوئی بھی ایشیا ہی کا اقتضاء ہے۔ آذربایجان کی جمہوری سلطنت کو اپنے نیز حفاظت لانا ایشیا ہی کی دیوبندی تھی۔ نسلی نظریہ میں بھی انگریزوں کا داخل ہے۔ وہ ایشیا ہی کی تھی کہ "شریف حسین" کو خلیفہ کے خلاف بغاوت کرنے کے لئے بیشوت دی۔ ان سب باتوں پر خور کرنے ہوئے اگر مسلمان اپنی پیشہ کو ایشیا کی طرف مgomل کریں اور اس کو جزیرہ العرب کا نقد قائم نہ رکھئے کا ذمہ دار بھرا ہیں تو کوئی تعجب کی بات نہیں۔

## باب چہارم

### جنگ اعظم

شہزادوں کے انقلاب کے بعد ترکوں نے اپنے پرانے خلیف اور دو

انگلستان سے کیا کیا تو قعات قائم کی تھیں اور انگلستان نے نوجوان ترکوں سے کیا برتاؤ کیا؟ یہاں سی غم انگریز اور اس فدریت از داستان ہے جس کا اس سال میں لکھتا غیر ضروری معلوم ہوتا ہے۔ انگلستان نے صرف یہی نہیں کیا کہ ترکوں کی پاک خواہشوں سے پہلے پڑائی برتی بلکہ انہوں نے جو دوستی کا انتہا بڑھایا تھا، اس کے پکڑنے سے بھی انکار کر دیا۔ نوجوان ترکوں کی جماعت نے حالات و اقدامات سے تنگ آ کر جب ان کو انگلستان کی طرف سے مایوسی ہو گئی اپنا انتہا جرمی کی طرف بڑھایا۔ اور جرمی نے نہایت خوشی اور مسترست گونوں ہاتھوں سے مصافی کیا۔ قسطنطینیہ میں اُس وقت کے انگریزی سفیر کی تاقابلیت طرابلس اور بلقان کی جنگوں میں بروٹانوی محکمہ خارجہ کا حاضر عمل، ترکی اور دوسری اسلامی سلطنت مراؤ اور ایران کے ساتھ چڑھنے سفیر متعینہ باب عالی ہر مارشل فان بیرٹین کی کامیاب ڈپلومیسی، یعنی قصیر جرمی کی دوستائ پالسی جو اس نے اپنے دادا کی تقلید میں اختیار کی تھی، انگریزی حکومت پر روس کا عجیب غریب اثر، یہاں پہلی پاٹیں ہیں کہ ترکی پر جرمی کی شرکت جنگ کا الزام لگاتے ہوئے نظر انداز نہیں کی جاسکتیں۔

معاملات کی بہارات تھی کاغذیں الشان جنگ یورپ شروع ہوئی

ہندوستان کے مسلمانوں کی دلی خواہش یہ تھی کہ ترک اس جنگ سے کوئی  
 نفع نہ رکھیں۔ ان کا یہ بھی خیال تھا کہ اگر ترک اس جنگ میں شریک  
 ہو گئے تو ان کی حالت بہت نازک ہو جائے گی۔ اور ان کی مثال اس داشتی  
 سی ہو گئی جو چکی کے دو پاٹوں کے بیچ میں دب گیا ہو۔ ایک تاریخ مکملہ خارجہ  
 ہند نے قابل اور ہر دلخواہ لیڈر محمد علی کی معرفت خلیفہ اسلامین کے ایک ورنہ یہ کے  
 نام بھجوایا تھا جس میں ان سے التجاگی گئی تھی کہ وہ اس عظیم الشان جنگ  
 میں غیر جانب دار ہیں اور شریک نہ ہوں۔ محمد علی نے بلاشبہ اس تاریخ کے بھیجنے  
 میں اپنے ہم نہ ہوں کی ترجیحی کی۔ لیکن افسوس کہ ایسا نہ ہوا۔ باب عالی پر سے  
 برطانیہ کا اخلاقی امراضت ہو چکا تھا سہ ایڈ و دیگرے اپنے طرزِ عمل سے یہ کھلا  
 چکے تھے کہ ان کو ترکوں کی امیدوں اور مکناوں سے کوئی ہدروی نہیں ہے۔ برطانیہ  
 نظر میں اور بقیان کی جنگ میں جو طرزِ عمل اختیار کیا تھا وہ ترکوں کو اچھی طرح یاد  
 تھا۔ مثلاً اسی کے پہلے انگریزوں نے عدن سے عرب یا یغون کو جو امداد دی تھی اس  
 سے ہر ترک خواہ چڑل ہو یا مید تراچھی طرح جانتا تھا اور ترک اس سے نہایت ناخوش تھے  
 سسٹر اسیکو تھی کہ اعلان جو تعصیب میں ڈوبا ہوا تھا مسلمانوں کے دماغوں میں  
 ابھی تازہ تھا۔ مسٹر لائڈ جارج نے ”وردی پرزا“ پر اپنی مشورہ تقریب میں جوانوں نے  
 امر طلبی شروع ہونے کے وقت کی تھی جب کہ ترک شریک جنگ بھی نہیں ہو سکتے تھے  
 رسول اکرم رحمی فداہ کا ذکر نہایت جنارت سے کیا۔ اور قصیر حرمی کا آپ سے

مقابلہ کیا یا یہ وزراء سے جنوں ان کے نہیں کی انتہائی تشریف کی ہے تو  
بھائی کیا امید کر سکتے تھے بلکہ ان کی پہنچ شروع ہوئے تو کچھ ہی تھی پیش  
ہر جگہ تو کی حکومت کے مشورہ اور حکماں پر کامل پاشائے فوج کا ایک بڑا جہنم  
تھا تو کہہ کر یا کھاتا ہے تمام باتیں ابھی تازہ تھیں۔ ابھی تو اس کا خلق کیا ہے جی  
سچا نہیں ہوئی تھی جس پہنچ میں اپنے بلکہ کام عابدہ مصلح لکھا گیا تھا  
اپنکستان پر سے ترکوں کا اعتبار اٹھانا یہ کوئی غیر فطرتی اور بلا سبب تھا  
ان کا یہ اندیشہ بالکل سچا تھا کہ یہی روس کا قسطنطینیہ اور باسیوریں پر قبضہ  
کرنے کا پڑانا خوب لڑائی کے بعد پورا نہ ہو جائے۔ ترک روس کے مقابلہ میں  
انگلستان کی امداد پر زیادہ بھروسہ نہیں کر سکتے تھے۔ یہ ترکوں کی قوت فیصلہ  
کی غلطی ہوئے وہ لڑائی میں شرکیے ہوئے۔ لیکن یہ آنکہ ٹرکی کا جرمی کی شرکت  
کرنا بالکل یہ سب سچا اس بات کی طرح اور کرتا ہے کہ ایسی رائے کے رکھنے والا اس  
زبانہ کے رافق است سے قطعی لا علما ہے۔

ترکوں کا یہ اندیشہ کم نہیں ہو سکتا تھا جیکہ حالت اس درجہ تک پہنچ گئی  
تھی کہ جو طاقت اپنے ان کے دوڑ سے چھاروں کو ضبط کر لیا تھا اور یہ جو انہیں  
ٹیکھے کے خدا ہے اسی ترکوں کے لئے پشتہ پناہ تھے۔ ہمیں یقین ہے کہ انہیں اپنے  
کے اس فعل سے ترکوں کے فیصلہ پر ہوت اثر دالا۔ ان کے چھاروں کا لئیا  
کیا زیادتی تھی؟ اور یہ بات خوب طلب ہے کیا اس خاریوں نے ترکوں پر اس کوں

کو کوئی اطمینان والا یا تھا کہ ان کے مقبوضات برقرار کئے جائیں گے؟  
گوہر زیر اعظم نے یہ کہا ہے کہ توکوں کے شرکیں جنگ ہونے سے پہلے بھی  
اتحادیوں میں ترکی کے مغلوق کوئی معاہدہ نہیں ہوا تھا لیکن اس ہماری  
بحث کا تقضیہ نہیں ہوتا۔ ہم اپنی بحث کی تائید میں مٹھ پیر لٹکا کس کو جو  
اگر بھی سیا سکھ ماہرین میں ایک نایاں حیثیت رکھتے ہیں پیش کرتے ہیں  
ایمپریا ریویو میں اپنے یک مضمون میں انہوں نے لکھا ہے کہ ترکی حکومت نے  
اتحادیوں سے عنوانت چاہی۔ ایک روپی حکومت نے کسی صفائت کے دینے  
سے انکار کیا۔ اور یہ یاد رکھنا چاہئے کہ ترکی حکومت کو روس کا بہت خوف تھا  
اس پورٹ کے مطابع سے بھی جس کو امریکی کے سابق سینیٹر مسٹر اسٹینسپر  
پرٹ نے مکالمہ میں امریکی کے سکریٹری آف اسٹیٹ کو بھیجی تھی یہ بات  
ثابت ہوتی ہے کہ اتحادیوں کے خلاف ترکی کی شرکت جنگ کی ذمہ داری  
ٹرکی سے زیادہ اتحادیوں پر خاکہ ہوتی ہے جب ترکی ایک مرتبہ جنگ میں شرکت  
ہو گئی تو یہاں ایک بھروسہ کے دروازوں کی اپنے ایک پرانے بندگی پر بند کر دینا  
کوئی جرم نہیں ہے اور اس کو اس بنا پر اُنہیں فی جا سکتی۔ اگرچہ اس کا  
بہت افسوس کیا جاتا ہے کہ اتحادیوں کو بھروسہ میں جانے کا آزادانہ راستہ  
نہ دیا گیا لیکن جب ہم توکوں کو اس بات کی سزا دینا چاہتے ہیں کہ کیوں نہ  
نے آزادانہ راستہ دینے سے انکار کیا تو ہم کہیں ثابت کرنا چاہئے کہ فتنوں

بین الاقوام یا افلال معاہدہ کی رو سے ایسا نہیں کرنا چاہئے تھا جہاں تک  
 ہم جانتے ہیں کوئی ایسا معاہدہ نہیں ہے جس کی رو سے وہ ایسا کرنے کے  
 پابند ہوں۔ وزیر اعظم فرماتے ہیں کہ اب تک کو شکست ہو گئی۔ اخدا یوں  
 کا طریقہ عمل کیا ہو؟ اس کا سیدھا سادا جواب یہ ہے کہ استاد یا ایک شخص  
 سکے لئے شرکی جنگ ہوئے تھے اور جن کا اُنہوں نے تاہم دُنیا میں علان کیا  
 یہی مقصد اعیان پر پیدا ہوتا ہے اس کے چودہ اصولوں کی شکل میں نہیں ہوا  
 اس لئے رب ہے بھرپور کہ تر کی کے مقدمہ کا فیصلہ اسی چودہ اصولوں کے  
 مطابق کرنا چاہئے۔ بیشک تر کی کو شکست ہوئی اور اس لئے کچھ نکچھ اسے  
 شکست کا خیاڑہ اٹھانا پڑے گا۔ جس کی لامٹی اُس کی بھیس یعنی  
 طاقت ہی کا دوسرا نام استھاق ہو۔ یہ ایک کلیہ ہو موبو ہوہ تہذیب  
 جس کے خلاف ادعا کرنی ہو گیں وہ باوجود اس ادعا کے بہتر اثر پذیر رہے گا  
 وہ حقیقت گین کے قول کے مطابق ”جیتک کہ فرع النان ای چھوٹا  
 سے زیادہ اپنے تباہ کرنے والوں کی بھیس و آفریں کرنی رہے گی جنکی شکست  
 و عظمت کے حصوں کی ہوں مغز ترین اشخاص کی خباش کو ثابت کرنی ہیگی“  
 لیکن اس تیل اور کوئلہ کی تہذیب کے زمانہ میں بھی ہم اسید کر سکتے ہیں کہ ہمارے  
 افعال کا فیصلہ اخلاق اور نیک نیتی کے ایک مقررہ قاعدہ کے مطابق کیا  
 جائے گا۔ اور جب لوگ محض نیک نیتی کے بھروسہ پر کسی مقصد کے حصول کئے

امداد اور احانت سے دریغ نہ کریں۔ یہاں تک کہ ان کی مدد سے مقصد پورا ہو جائے۔ اسی وقت وہ اور بھی زیادہ ہمدردی اور لحاظ کا احتیاط رکھنے لگتے ہیں۔ اسی کوئی شک نہیں ہے کہ ہندوستان کے مسلمانوں نے ہر جگہ کے وزراء کے احلافات اور عدوں پر پورا اعتماد کیا اور اس میں کہ وہ وعدہ جو سنبھیلی کے ساتھ کئے گئے تھے پورے کئے جائیں گے۔ وہ اپنے ہم منہموں کے ساتھ جنگ کرنے کے لئے گئے۔ اب کامیاب ہو جانے کے بعد ان عدوں کی تاولیمیں اور توجیہات کی جا رہی ہیں۔ افسوس! اس قسم کے لوگ نہیں سوچتے کہ اس قسم کے حیلہ و حوالہ سے خود افغانستان کی عزت پر حرف آتا ہے اور افغانستان کی توبہ ہوتی ہے۔ ہم سے یہ کہا جاتا ہے کہ مجلس صلح نے ترکوں کے ساتھ وہی شرائط متعلق کی ہیں جو جرمنی اور آسٹریا کے ساتھ کئے گئے ہیں لیکن اسی کے ساتھ ہم شام، عراق اور فلسطین کی حکمیت داری کا حال بھی سُختے ہیں اور جو کچھ بھی کام انجامئے مگر جن اور آسٹریا کے شرائط صلح میں ہم کمیں حکمیت داری نہیں دیکھتے۔ آسٹریا میں مختلف صوبے آزاد کئے گئے اور ان کو سیلیف ڈیپریشن (اپنے لئے حکومت کا خود انتخاب کرنا) کا حق دیا گیا۔ یہ خلاف اس کے طریقے کے بھی چیز صوبے ہے اس اور کئے اور ان کو سیلیف ڈیپریشن کے حکمیت داری کے تحت ہیں کھا لیا۔ جرمنی اور آسٹریا سے گزر کر طریقے تک پہنچتے پہنچتے (سیلیف ڈیپریشن) کے اصول کے ساتھ بدل گئے۔ پولنڈ اور اس لفڑیا

روہینیا میگیا اس نگو سلوو اکس اور جگو سلوو اکس کے متعلق حکومت کے انتخاب کا حق خود ان اقوام کو دیکھ سیلیفت ڈیمیشن کے احمد کی لوگوں کا بھی ایکیا سیکنٹری کے مقابلہ میں شام کی حکومت کا حق انتخاب فرانس کو سیداللہیہ کا اٹھی کو سہرنا اور تھریس کا ڈن ان کو فلسطینیں اور عراق کا ایکسٹریان کو اس سلیشیا۔ ان طویلیہ اور قصہ ملنیہ کی حکومت کا حق انتخاب اخمن اقوام کو دیکھ فرمادی سیلیفت کا شاپور اکیا گیا۔ یہ بات یاد رکھنا چاہئے کہ علی ڈن سے اُبھیں اقوام کے حق ایگستان۔ فرانس اور اٹھی کے ہیں اور یہی یاد رکھنا چاہئے کہ ترکی میں انتخاب حکومت سویہ وار تھیں یہ لٹا۔ بلکہ مذہب کے مطابق اس میں تبدیلی ہوتی ہے۔ یہیں فی آریہیا کو آزادی لشا پا چھئے مگر مسلم عرب پول کے صرف ٹکپر داری پر قضا عدالت کرنا چاہئے۔ وزیر اعظم نے دا العوامیں اکرش بل پر جو تقریب کی ہے اس میں حصول حق انتخاب حکومت کے ایک نئے معنی بیان کئے ہیں۔ اس موقع پر وزیر اعظم فرماتے ہیں کہ اس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ ملک کے ہر ایک حصہ کو جو صدیوں سے مل جل کر کام کر رہا ہو ایک الگ جمہوریت قائم کرنے کا حق ہو کسی اصول کے استعمال کرنے میں اس تحدید کا لحاظ رکھنا چاہئے۔ الگ یہ حالت ہوتی کیا ترک اس حق کا مطالبہ نہیں کر سکتے وہ صدیوں سے ٹکری ہیں۔ ایک اور موقع پر وزیر اعظم ایک قدم اور آگے پڑھ گئے اور انہوں نے حق انتخاب حکومت "اور حوصل کے تیل کے چشمے کو ایک دکھایا

تقریبیں و رسم نہ اور دوسرے حصوں کی یونانی اور ارمنی آبادی کے اعداء کا اکٹھ پھیر اس قدر صنکھکہ انگیز ہے کہ کوئی مصنعت ایماندار آدمی اس پر لحاظ کرنا بھی گوارا نہ کرے گا۔ ایک سنکھ عنبہوں نے ایک مرتبہ یہ بات کی کہ خدا نے انسان کو زبان صداقت کے چھپائے کی غرض سے دی ہے کہ اس کے ظاہر کرنے کو تک فطرت اپر واقع ہوئے ہیں۔ ان کا تسامح اور تحمل اپنی عیسائی رعایا کے ساتھ ضربالمثل ہے تمام شکلیفیں اور صیہین حج طرکی میں پر وظیفت مشغول کو برداشت کرنا پڑیں اُسکے باقی عیسائی (رومن کیتھولک) پادری مختلف عیسائی جماعتیں اور مختلف العقاد عیسائی فراتے ہیں:-

ارمنی زبان ارمنی مذہب ارمنی مدارس ترکی ہیں بالکل زانوختے طرابیزون سے ارض روم جانے والی سڑک پر جا بجا عیسائی خانقاہیں بنی ہوئی ہیں مسٹر سڈنی ووٹسیں لکھتے ہیں کہ میں نے بیشمار ارمنیوں ان کے پادریوں اور تمام اصلاح کے بیشپوں سے گفتگو کی سب نے مجھے یقین دلایا کہ ان اصلاح میں کسی قسم کی چیزیں اور زیادتی ہم پر نہیں کی گئی، نہ کسی قسم کی تبلیغ دی گئی۔ الگ رچہ اطراف میں نفلاتی جماعتیں بھی ہوئی تھیں، فان فلپس کہتا ہے کہ روم کیتھولک

لئے ۱۹۱۲ء کے سرکاری اصول و شمار کے طبقیں مردم شماری قبل جنگ سپتیل ہے

ولایت ادنة مسلم ۵۴۰،۰۰۰ یونانی ۲۲۳،۰۰۰ ارمنی ۱۴،۰۰۰

ولایت سرنا مسلم ۱۲۰،۰۰۰ یونانی ۲۹۵،۰۰۰ ارمنی ۷،۰۰۰

بیسانی روئیں گے اور خوف سے تھر تھر کاپیں گے اگر وہ ترکی ہمال کے سایہ سے نکل کر روسی عقاب کی ماتحتی ہیں یہ ہنسنے جائیں گے ॥

عالیٰ جناب چید و سلوچ جو سینٹ جیس کے دن باریں پہلے سروی سفیر تھے۔ اپ کہ سرویا نے اپنی تمناؤں کو جان تک کہ ان کا تعلق ترکی سے تھا حاصل کر لیا ہے صاف صاف اقرار کرتے ہیں کہ سیاسی مقادی پشاور ہم (اًقْوَامٌ بِلِقَانٍ) ترکوں کو بیحرم، ایشیائی ظالم لوہپ کی تہذیب کے مقابل کرتے تھے۔ اگر ہم تاریخ کو منصفانہ نظر سے دیکھیں تو یہ بات ثابت ہو جائے گی کہ ترک ایشیائی ہونے سے زائد یورپیں ہیں وہ بیحرم ظالم نہیں ہیں بلکہ ایک ایسی قوم ہیں جو انصاف اور راستیازی کو پسند کرتے ہیں جن میں بہت سی ایسی صفات اور خوبیاں ہیں جو اس کی ستحق ہیں کیا جد دل سے ان کا اقرار کیا جاوے اور ان کی عزت کی جاوے ॥ بلاشبہ شرافت ترکوں کی سرشت میں ہر ہر صرف یہ کہ وہ ایک شریعت قوم ہیں بلکہ داعیٰ حیثیت سے بھی ذہین اقوام میں ان کا شمار کیا جا سکتا ہے۔ ان کے اخلاق اور عادات ایسے نہیں ہیں کہ ان سے نفرت کی جائے۔ حاجی خلیفہ کوچی سعد الدین اور ان کے علاوہ اور بہت سے لاکوں لوگ ہیں جو ترک تھے۔

وہ بھائے اس کے کہ ترکوں پر فتوں لطیفہ یا علم ادب سے بے تو جبی کا الزام فائدہ کیا جاوے۔ حقیقت امر یہ ہے کہ صفحہ دنیا پر شاید ہی کوئی ایسی

قوم ہو گی جس نے علوم عامہ کے حصول میں ترکوں سے زیادہ امتیاز پیدا کیا ہے۔ باپ عالیٰ کے ساتھ دول یورپ کا سلوک ہمیشہ کیساں طور پر خود عرضہ رہا ہے۔ ترکوں کو کبھی بھی صلاح حال کا موقع نہیں دیا گیا اور وہ کبھی اُن کو گزشتہ صدی ہیں ایمانداری سے شکست دی گئی۔

## باب پنجم

### حاشیہ

کہا جاتا ہو کہ انگلستان نے اس لئے جنگ کی کہ جرمی بجیہم کی خیر جانب داری کے بارے میں اپنے وعدہ پر قائم نہیں رہا لیکن کیا یہی اصول انگلستان کی نسبت نہیں استعمال کیا جا سکتا جس لئے ترکی کے مستقبل کے بارے میں اطمینان دلایا اور وعدہ کے ایشیا میں بڑانوی

لئے ماذیری ڈی لال ترجیہ دس ٹیورس حصہ اول صفحہ ۷ -

لئے لین چلن لکھ تاریخ ترک -

قوت کو اس سے زیادہ نقصان پہنچانے والی اور کوئی بات نہیں ہو سکتی کہ انگلستان کے الفاظ پر سے لوگوں کا اعتماد جاتا رہے انگلستان کے لئے یہ ایک ہملک شہرت ہے۔ سب سے اعلیٰ اصول یہ ہو کہ ”لوگوں کو ہمیشہ سچائی اور راستیازی پر قائم رہنا چاہئے۔ چاہے آسمان بھی گر پڑے“ یہی اصول یہی عظمت کا بوجہ ہے۔

کسی قوم کی جانشِ اکثر اس کے لیے روں کے افعال اور اعمال سے کی جاتی ہے۔ قوم کے بڑے بڑے لوگوں کے اقوال درحقیقت اس قوم کے خیالات کا عکس ہوتے ہیں اور ہم اسکے رو سار اور سرداروں کے اعمال سے اس کل قوم کا اندازہ کر سکتے ہیں اور اگر اس وقت مدرسین انگلستان کے افعال و اقوال انگریزی قوم کے خیالات کا عکس ہیں تو انگلستان کم از کم اخلاقی حیثیت سے دنیا کی نظر وہیں ہیں ذلیل ہو چکا لیکن انہیں فسوس کہ قویوں کی کشمکش ہیں انسانیت کے اصول کا بہت کم سحاذہ کیا جاتا ہے اور ”تیل“ اور ”کوئلہ“ کا سحاذہ تمام مہترین خیالات

(Idealism) کو پہنچے ڈال دیتا ہو۔ بلاشبہ انگلستان اپنی مادی شوکت اور عظمت کے انتہائی عروج پر پہنچ گیا ہے اپنے خطرناک و شمن جمنی پر فتح پا کر دہلوش ہو گیا ہے لیکن اس کے اندر وہی اور میروں کی خطرے ابھی ختم نہیں ہوئے ہیں۔ انگلستان کے مدرسین ان

نمایاں خطروں سے چشم پوشی نہیں کر سکتے۔ اس قسم کے وسیع مسائل کا عالمانہ مطالعہ کرنے کے وقت ہم کو اخبارات کے روزمرہ کے اس طرزِ تحریر کو جسیں ہیں وہ اس حوالہ کے روشن پہلو دکھاتے ہیں احتیاط کے ساتھ نظر انداز کر دینا چاہئے۔

شکست خور وہ قوموں کے ساتھ جو شرائط صلح کی گئی ہیں اُن سے دُنیا میں پائی ار امن قائم نہیں رہ سکتا۔ علاوہ ہمیں جنگ کے نتائج نے بھی دوسری اقوام میں انگلستان کے خلاف خسید پیدا کر دیا ہے۔ یہاں تک کہ خود انگلستان کے حلیف بھی دل میں خوش نہیں ہیں۔

پھر امریکہ اور جاپان کی آئیوالی جنگ کی پیشی میں انگلستان کا آنا یقینی ہے جو منی بدل لینے کے لئے دوسری جنگ کی تیاری کر رہا ہے بالشودہ انگلستان کو اپنا سب سے بڑا وہمن سمجھتے ہیں اور اس لئے بے پہنچ انگلستان کا قصہ پاک کر دینا چاہتے ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ آئیوالی عالمگیر جنگ کا میدان ایشیا ہو گا انگلستان اس جنگ میں اس سے زیادہ مہیب طریق سے بنتا ہو گا جتنا وہ گزشتہ جنگ جو منی میں ہوا تھا انگلستان کے پاس آئندہ جنگ کرنے کا کبیا سامان ہو۔ کیا وہ اپنے تعدد و دشمنوں سے بے چین ہندوستان اور ہنگالہ اسلام کو لیکر جنگ کر سکا۔ اس کو ہندوستان اور اسلام کے ذرائع سے ممتنع ہونے کی ضرورت ہو گی بالخصوص

اُس کے دمیوں کی اٹھستان کی مخالفت میں جو طاقتیں بھی مسخر ہوں دوستِ ڈر کی اور شکر گزار ہندوستان اس کے جواب کے لئے کافی ہوتی۔ ترکوں کو عاچز کر دیا گیا ہے۔ اپنی انتشار کی حالت میں ہیں میر مرکش اور طرابلس یورپ کے زیر اثر ہو چکے ہیں۔ لیکن اسلام بھی ایک نہ اقتدار ہے اب سو نہیں رہا ہے اور اگر کوئی عقلمند سمجھدے اب پیدا ہو جائے تو دا ب بھی لویا لہ اور بور دمیو کی طرح کامیابی حاصل کر سکتا ہے کہا جاتا ہے کہ موجودہ امیر افغانستان نے یہ الفاظ کہے ہیں کہ "میں نے بہ طالوںی حکومت کو لکھ دیا ہو کہ کوئی مسلمان بھی کسی حالت میں اس کو نہیں برداشت کر سکتا کہ مسئلہ خلافت میں کی قسم کی بھی دست اندازی کیجاوے اغصیفیہ کسی قسم کی بھی مگر اپنی قائم کی چاؤ اگر وہ مسئلہ خلافت میں افغانستان کی دو قسم کے لحاظ نہیں کرتے تو وہ سلطنت کے استحکام کو خطرے میں لے لئے ہیں اماں اللہ اسلام کے راستے میں اپنی جان قربان کرنیکے لئے طیار ہے۔" اعلیٰ حضرت حضور نظام دکن خلد الشریکہ نے بھی وزیر ہند کو مسئلہ خلافت کے پارہ میں کہ "کم زور دار الفاظ میں نہیں لکھا تھا کیا بہ طالوںی حکومت ایسے وزنی اعلانات کو جو مسلمان روساہ اُس کے دوست اور عدوں کی طرف سے ہوئے ہیں نظر انداز کر سکتی ہے بہجت اشرف اور کریم بانے معلمانہ کے بعثت دین عظام نے فتویے دئے ہیں کہ ہر مسلمان پر یہ فرض ہو کہ وہ اسلام کی قطع و بیدی اور جزیرہ العرب یا اُس کے کسی حصہ کو غیر مسلم کے قبضہ میں

جانے سے وہ کے چاہے حکم برداری کی شکل میں یادوں میں نہیں۔ عراق کے لوگوں نے بھی صاف صاف الفاظ میں یہ اعلان کر دیا ہے کہ  
ہم صرف سلطانِ روح کو خلیفہ مانتے ہیں۔ انہوں نے یہ بھی کہا ہے کہ ہمارا  
ندہ بہبی سلام یا خلافت کی قطعہ پریدگی کی اجازت نہیں تھی۔ ان میں زور صد  
راپوں اور اعلانوں کی تحریر نہیں کی جاسکتی۔ اگر ہندوستان کے مسلمانوں  
کو یہ قیم ہو گیا ہے کہ یہ حنگ صلیبی بھی تو اس کا الزام خود و زیرِ عظم  
انگلستان پر ہے یہ یاد ہو گا کہ انہوں نے لارڈِ النبیانی کو ایسا ہیرو کما جس نے  
وہ چیز حاصل کی جس کی نام عیسائی دنیا صدیوں کی کوششوں کے باوجود  
بھی حاصل کرنے سے محروم رہی۔ ایک دوسرے وزیرِ مسٹر جرج چل سے کہا ہے  
کہ یہ قرکوں کے خلاف ایک صلیبی جنگ بھی انگلستان اپنے آنکھ کروڑ ر عایا کے  
حیز بات اور احساسات زیادہ دلنوں تک بے پرواہی نہیں برت سکتا۔

کیا اور حقیقت انگلستان نے اپنی مضبوط سیاسی قوت مدد کر جو اس قدر  
مدت تک اس کی سپر ہی کھو دی ہو؟ کیا اس کا احساسِ عزت بھی جاتا  
ہے؟ مسٹر لفڑا اسکوں ملینٹ فرمائے ہیں۔ ہم ناکامیا ب ہو رہے ہیں  
کیونکہ اب ہم نے یادا نہ صفت اور شریف نہیں رہے ہیں۔ یہ ہماری سخت محنت  
شہید احسان اور انتہائی عزت کی وجہ بھی کہ ہم دنیا میں اس مرتبہ کو پہنچے۔

سلف سلم اولٹک ۳، جون ۱۹۴۲ء ۔ تھے "الظہور" بوجہا سے شائع ہوتا ہے۔

ایں یہ تمام باتیں ہم سے جانچکی ہیں اس لئے ہم اس قادر تی خمیازہ  
 بھیگت رہتے ہیں۔ ایک صدی تک ہم دنیا میں بھالانی کر سترہ رہے اور ایک  
 ہی صدی تک ہم پرانی کریں گے۔ اس کے بعد دنیا ہمارا ذکر نہ ہستے گی۔“  
 ہم کو معلوم ہو چکا ہے کہ خلافت ایک قدیم چیز ہے اور یہ اسلام کا ایک  
 نتیجت اس کے سلسلہ ہے اس کو ناچیز نہیں سمجھا جا سکتا۔ ہمارے حکمرانوں کی واقعیت  
 سے چشم پوشی نہیں کری چاہئے۔ انہوں نے غیر اقوام کی ایک بڑی تعداد پر  
 حکومت کرنے کی ذمہ داری اپنے اپنے لئی ہواں لئے اُن کو اپنے اروپی  
 میں فیاضی برتنی چاہئے۔ لوگوں کے جذبات بہ نسبت اُن کی فہم کے بہت  
 جلد اشہر پر ہو جائے ہیں۔ تدبیر کے معنی یہ ہیں کہ لوگوں کی قومی خصوصیات  
 کا جس خالیت میں بھی ہوں لحاظ رکھنا چاہئے۔ انگریز یورپ اپنے ہی وجود اور  
 دلائل پر عمل کرنے کے علاوی ہیں وہ اس بات کو پورے طور پر نہیں سمجھ سکتے  
 کہ کس خیال کا مشرقی و ماغ پر کیا اشہر پڑتا ہے۔ انگریزوں کی قومی خصوصیت  
 یہ ہے کہ وہ جلد کسی خیال سے متاثر نہیں ہوتے۔ نپولین نے خود اس کی  
 شکایت کی ہے کہ یورپ کے سپاہیوں میں کسی خیال کے ذریعہ سے جوش پیدا  
 کر دینا اسی حیثیت سے غیر ممکن ہے۔ نپولین نے جب مصر پر حملہ کیا متعدد  
 مرتبہ اپنی یہ خواہش ظاہر کی کہ ”کاش ہیں مشرق میں اور آگے بڑھتا اور  
 اپنے سر پر گپٹی رکھ کر ایک نئی سلطنت قائم کرتا۔“ ہمیں اسیہر ہے کہ ابھی

انگریزیں کی موجودہ سفلی مشرق کی سریع النسبی اور تیز تر تجییلہ کے اثر کو اس سے زیادہ تجھے لی چتنا کہ پولین سے یک سال پہلے سمجھا تھا۔ ہم بھی اسی کی تھیں کہ مادی عقیدہ ہبڑے کے نتیجے والی مشرق کے سریع احسی کے مثر عینکو فراہوش نہ کریں۔ مگر الائحتات میں سلام سے اشنا علیل کا خیال پیدا ہو جائے اور وہ ہندوستان کو آزاد کر دے تو اسکی تلاش کی آئندہ عملیت و شوکت بیانی ہے اور تاریخ میں اسی قسم بھی اس کی یادگار ہاتھی رہتی ہے جیسا کہ سلطنت اور شوکت فنا ہو چکی ہو گی۔ جوئی کا عمل ایک اعلیٰ سبق سکھانا ہو جس سے کہ او بدل طبیعت ہبڑتے حاصل نہیں کرتی وہ یہ ہے کہ اسلام اذی و لذت نہایت ہی کمزور ذریعہ حفاظت ہے اور یہ کہ ایک قوم کو اگر وہ تمام دنیا بھی فتح کر لے کچھ فائدہ حاصل نہ ہوگا اگر ساختہ ہی ساختہ وہ اپنی روحانی کو کھو بیٹھے۔

تھریں اور سمنا اس کے جائز مالکوں کو والپس دیدیا چاہئے عراق فلسطین اور شام کی حکمیت داری کا ذکر چھوڑ دیا چاہئے الگ خواہش کریں تو ان کو خلیفہ کی مورثہ باختی میں حکومت خود اختیاری نہیں چاہئے۔ ترکی حکومت پر کوئی بالی اقتدار قائم نہ رکھنا چاہئے خلاصہ یہ کہ ترکی کا جائز وجود قائم رکھا جائے۔ مگر افسوس کہ سرکار پر طائفہ کے کسی طرز علیل

سے یہ ظاہر نہیں ہوتا کہ وہ اون مطالبات ہیں۔ یہ کوئی مطالباً نہیں ہے  
پورا کرے گی۔ واقعہ یہ ہے کہ وزیر اعظم یہ طالبیوں نے یورپ کے صلح نامہ  
کی ترمیم کی سختی سے مخالفت کی ہے حال ہی میں ٹائمز نے یہ ہرگز لکھا ہے  
کہ ٹرکی ہندوستان یا کسی دوسرے ملک کے ساتھ کوئی وعدہ نہیں کیا گیا  
تھا اور آسے چل کر وہ یہی انتہا کے وزیر اعظم نے تحریک طلبیوں اور  
دیگر مقامات کے متعلق جماں ترک لٹرت سے آیا ہیں جو کچھ کہا ہے وہ  
ٹرکی کے لئے ایک قسم کے اُن شرائط کی اطلاع کھی جس پر وہ اُس وقت صلح  
کر سکتی تھی مگر بیش از اُن بے اثر ہو گئیں جیکہ اُن کو نہیں مانا گیا۔ یہ واقعہ  
کو ایک غلط پیراپیں ظاہر کرنا ہے۔ پتھر ہے کہ مسٹر لائڈ جارج خود اس کا  
جواب دیں۔ ۲۶ فروری ۱۹۲۰ء عدارالعوام ہیں وزیر اعظم نے اپنی  
تقریبیں فرمایا:-

”میں اب اُس وعدہ کا ذکر کرتا ہوں جو جزوی ۱۹۱۸ء میں کیا گیا  
تحاسب فرقیں کے مطالبات کا لحاظ کر کے وہ وعدہ کیا گیا تھا اور مسٹر  
اسکو یہ اور لارڈ گرے نے مجھی ماس کو تسلیم کیا۔ اس بیان ہیں قومی نقطہ  
خیال سے جنگی مقاصد کی شریع کرنا منظور تھی اور یہ ایک ایسا بیان تھا  
جس سے سب فرقیں کو شفق ہونا چاہئے۔ چنانچہ وہ متفق ہو گئے۔ واقعی  
یہ کوئی تقریبی نہیں تھی بلکہ یہ ایک بیان تحاجمیں کوہنایت احتیاط کے ساتھ

پہلے سے مرتب کر لیا گیا تھا کہ وزیر اعظم نے اس تقریر کے دوران میں جس کا ذکر سطح بالا میں کیا گیا اصرح طور پر یہ کہا ہے کہ اس بیان میں طبیعی کے ساتھ شرط کا کوئی نہیں کیا گیا تھا۔ بلکہ وہ سلطنت پر طنزی کے سلسلہ میں اس کے ساتھ ان الفاظ میں ایک سمجھیہ وعدہ کھانا۔ یہم نے ایک سمجھتے وہ دھکیا ہے اور انہوں نے اس کو قبول کر لیا۔ اس میں انہوں نے اضافہ کیا تھا کہ دو آن میں یہ میں کر کے ہم اس معایبہ کے شرط پر پر کاربند نہیں ہوں گے ایک قسم کی ہے جیسی پیدا ہو گئی۔ یہ بھی کہا کہ یہ اعلان نہایت سوچ سمجھ کر نہایت غور کے بعد کیا گیا تھا۔ ہبہ و زر انے اس کا مسودہ تیار کیا تھا۔

رومی کبڑ پرست سلطنت نے ان لاطینی حاکم کو اپنے زیر اثر نیا جو کہ وفادار ہے نظرے اور ہبی بال کے ساتھ لڑے تھے اور ان کو اُنی سے نکال دیا تھا۔ برطانیہ اعظم نے اپنے چپرے الفاظ اور سمجھیہ وعدوں سے ہندوستانی رعایا کو اس بات کی ترغیب دی تھی کہ وہ لڑی اور ان کے دشمن کو پسپا کریں۔ لیکن جب کھامیابی ہو گئی تو انکے خیالات اور ان کی التجاول کو نظر انداز دیا گیا۔ خلافت کے سلسلہ میں مسلمانوں کے جذبات کی نہایت اہانت کی گئی۔ باوجود یکہ ترکی شرط کا غیر منصفانہ ہونا خود لارڈ چمپسون ورنے ان الفاظ میں تسلیم کیا ہے:-

وہ کوئی شخص بیان تک کہ وہ مسلمان بھی نہ ہو مجھ سے زیادہ تر کی

شہزادہ نا صحت کے شہزادہ کو ناپسند نہ کر سکتے گے اور اسی سنت پر چلنا ہے کہ کوئی نہ  
شہزادہ کی شہزادی کی بیانیں جو بیان شہزادی کیا۔ یہ وہ اس سے کسی دلچسپ  
شختمان ہے۔ جو شہزادی کو رائٹنٹ کے روایہ کی بکری گئی۔

ازادی راستے میں دل اور پیکے کسی انفصال، یا اچھے سلوک کی  
اصیل رکھنا ہی بیٹھ ہے۔ میں تینی کاروائیوں کے آثار سمجھ کر تین مردم کو یا چاہئے  
اُن کو پیٹے پر قیصری صفت تعمیر کر کر جو اُن سنتے والی قلادی جو مفتری اُنہاں پر شفیق  
کو پہنچتی ہے اُن کی ایسی تہذیب ہے اُن پر اُن سنتے اور اُن معنوں کی تعمیر کو ہے جو بیان ہے  
ہمیں۔ جو کوئی اپنے پیکے ایسی تہذیب کر کر سپاٹن، اُنہاں کا اس سبقتی پیشہ یا تہذیب  
اُس کا نام "دینی پیاری" یا "اُنکی" رکھا کر لیجئے۔

شہزادی اہمیت کا نام اور پیں نہایت مقدس معنی رکھتا ہے۔ اس کے  
شکننیں کمزور قردوں کی اُزادی صلیبی کو ختم کے لئے صلیبی لڑائیوں  
کو یا اُن قرار دیا گیا ہے۔ لیکن باوجود ان سب بالوں کے ہمارے کالوں  
میں بالیوں دیواروں سے تندیس پکھیا سئے والے مشن کی صد ابھی آئی ہو  
جو تندیس ہاواز دیکھیا رہوں کی جنہیں کاروں کے ساتھ ہم تک پہنچائی  
چاہی سہتے۔ وہ پتوں اور جھیجے دار بٹوپیوں۔ بشراب نوٹی زنا امراض  
اور بیچی کشی کی صورت میں ہوئی ہے اور یہاں پہنچ کر ان پر قاعدگیوں  
کی قلعی کھل جاتی ہے تھیں۔ جو تندیس چدید کا مطالعہ معاں کے مکرو

فہریزیہ کی سمجھوں مرکب کے ایک (چھپ چیزیں جاتا ہے) (امیر علی) حکایت انفصال کے لئے بھی اپنی کوششوں پر تو سخت ارادے اور صفات ولی پرستی ہوں بھروسہ کرنا چاہئے۔ اسلام اور حقیقتاً کل الشیا کو اسی واقعہ کا احساس کرنا چاہئے اور یہ احساس جس قدر جلدی ملتا ہے ایک ایسا نتیجہ ہے۔ مادہ پرست یو اپ کی نگاہ ہیں ایشیا کی عمدہ چیزوں پر لگی ہوئی ہیں (وہیں) اور کوئی نئے کی تہذیب کے پیشے و اندھہ شریق روحاں نی تہذیب کی قدر نہیں کر سکتے۔

حقیقت میں وہ اسلام اور ایشیا کی روحاں نیت ہی پچھلہ کر رہے ہیں۔ مغرب کے لوگوں میں پان اسلام فرم (اتحاد اسلام) کے اندھے اور سیاہ خطرہ اور راسی فرم کے دیگر خدشات کا چرچا ہے لیکن تیل اور کوئلہ کے خطرے کے مقابلہ میں جو ایشیا کو دھمکی دے رہا ہے یہ خطرات کیا چیز ہیں؟ اس خطرے کا مقابلہ کرنے کے لئے جو ہمیشہ تیارہ تباہ کن اور خطرناک ہے۔ ایشیا بابا شہد اپنے تمام ذرائع کو جو اس کے امکان ہیں ہیں کام میں لائے گا اور ہر فرم کی امداد جو اسے مل سکتی ہے مل کے ہر گوشہ سے طلب کرے گا۔ نہ ہی جذبات ضرور کام میں لائے جائیں گے اور اسی طرح لٹیریوں کو روکنے کے لئے قدمت پسندی کا جوش۔ غیر ملکی عادات و طریق کے خلاف تعصیب اور تحریکی

دیگر طاقتیں جو میسر آ سکیں کام میں لائی جائیں گی۔

ایشیا کی سجاوت جیسا کہ انسان الغل کے پڑے لیدر اور سوچنے والے  
عہالتا گاندھی محسوس کرتے ہیں عام طور سے ہندوستان پر مختصر ہے  
بلاشبہ یہ تسلیم کیا جا سکتا ہے کہ اس ناک میں واقعات کی جو رفتار ہو گی وہ  
کام و سری چیزوں سے زیادہ اسلام اور ایشیا کی قسمت کا مستقبل قریب میں  
فیصلہ کرنے والی ہو گی۔ ایک مرتبہ روحانیت کو پھر فتح حاصل ہو گی اور باہت  
پسپا ہو جائے گی شب کا تاریک ترین پرودہ ہر چیز پر غالب آ جاتا ہے  
لیکن دن کے صبح صادق کی روشنی اس کی تاریکی کو معدوم کر دیتی ہے۔



# خلافت اور انگلستان

بی رایوں کا خلاصہ

**مولانا مصطفیٰ علی** فرماتے ہیں: «خلافت کے لئے ایک مسئلہ تقسیف کی ضرورت ہے کہ اس کی کوڑا اکٹر سید محمود نے نہایت ہوئی سے پورا کر دیا۔ **مولانا ایو الکلام آزاد** مستند انگریزی تحریرات کی سخت کی محسوس کی جا رہی تھی۔ ڈاکٹر سید محمود کے رسالے کی بروقت اشاعت اس کی کو نہایت عمدہ طور پر پورا کر دے گی۔ نہایت قابلیت کے ساتھ خلافت کی تائیخ پر نظر والی ہے۔

**مولانا شوکت علی** یہ کتاب ہر ہپلو سے قابل قدر ہے۔ یہ ایک نادر تقسیف ہے۔ اس کا ترجمہ ہندوستان کی ہر زبان میں ہونا چاہئے۔ **پرنسپل شنیل مسلم یونیورسٹی** ڈھانی سو کا پیاں مجھے بھیج دیں چاہتا ہوں کہ اسے شنیل مسلم یونیورسٹی کے لصاہی میں داخل کر لوں۔ **مسٹر مظہر الحق یثینہ** اس موضوع پر اس سے بہتر کتاب اب تک شائع نہیں ہوئی نہایت قابلہ و مرضفانہ طور پر اس مسئلہ پر بحث کی گئی ہے۔

مشریق ممالی اور طبیعتی کراچیل یہاں ایک نادرا اور بیش یہاں

تصنیف ہے ۔

مسلم خلافت پر نہایت، خاں بلاند اور  
مشریق ممالی احمد خاں شروانی سکریٹری نیشنل سلم لیونیورسٹی خوفناک بخش کی تھی ہے ۔

پروفیسر سید محمد علی شاہ سندھ خلافت کے متعدد جنگلار فہری  
چھیلی ہوئی ہیں وہ بہت کچھ اس سے رفع ہو جائیں گی ۔

خواجہ حسن نظامی ترتیب کی نفاست اور سلسلہ تاریخ کا ربط  
ورخاں خاص پہلو ایسے ہیں جن کی ہر جگہ تعریف کی جائے گی ۔

ڈاکٹر سید الدین پھلو اس میں بہت سے ایسے نئے نایجی

واقعات ہیں جن کا اب تک لوگوں کو عام طور پر علم نہ رکھا ۔

مولانا رشید احمد پروفیسر نیشنل لیونیورسٹی علیگढھ اس شیع

پرہترین کتاب ہے جو میں نے دیکھی ہے ۔

مولانا اسلم چیراچپوری اس کتاب سے مسلمان اس مسئلہ کی  
حیثیت سے اچھی طرح واقف ہو جائیں گے ۔



## اسیر مالا کا پینا

حضرت مولانا حسین محمد صاحب احمدی دی اسیر مالا کو اکرایہ کی ولاد اگر تاریخی تقریبیں گئیں جس میں یورپیکے مظلوم کروں اور مسلمانوں یہ مظلومی کیسیت۔ یونان کی حادثہ مفصل دکھائیں۔

### تھمار مولانا ناظم فرمائی عالی

فدا کئے ملک مولانا ناظم فرمائی عالی کی راول مسندی۔ لاہور کلکتہ۔ ال آماد وغیرہ کی تقریروں کا مجموعہ  
ڈنیا کے اسلام اور خلافت

مولانا سید سلمان شد وی حسین کی رودست خطہ صد اکابر میں مولانا نے پوچھ لایا یہ کہ اسی قت اے  
جیس۔ آذربایجان۔ مرکش۔ طرابلس۔ افغانستان اخراج اور وغیرہ کے مسلمان خلافت کے  
کیا کر رہے ہیں۔ ۲۷

## خون حرمین

کہ سعید میں سترف کے مظلوم کروں یہ مدنیہ مسورة کے مجاہر کے حالات۔ گسپہ خضراب پر تو اے  
اور سہوائی جہاز کا اڑنا۔ دیار مقدس میں گلوں کی مارش۔ خدا مرم کی تکالیف۔ علاوہ کہ  
کے جلنے کی کسفیت۔ ار مولانا غفور شاہ حنفی الحسامی الوارثی۔ ۸

### سمنہ کی خونیں داشت

سمنہ میں یونانی مظلوم کی تفضل۔ شلاعور رتوں کی عصمت دری پوڑھوں اور پچوں کا قتل عالی  
شہر اور دیہات کا جلا یا جانا۔ مساجد اور مساجد کی بربادی وغیرہ۔ ۳۳

### خطبہ صد ارت مولانا آزاد سچانی

بہترن سیسی اور نیبی مضافین شے بھرا ہوا خطبہ نظام شرعیہ کی پوری تفضل ۶۶  
جذبات حریت۔ بہترن قومی نظموں کا مجموعہ جس سے بہتر مجموعہ اسی قت تک شائع ہیز  
اس نوے کے کو آپ دیکھ کر تصدیق کر سکتے ہیں تمام لیدران شپنڈ کیا ہے۔ بہترن خہار آنے بوجا  
کیا ہے۔ سہر مشتاق احنا ناظم قومی وار الائتماعت محلہ کو ٹلکہ شہر میر کھڑک

بِهِ يَكُتُبُ الْمُسْتَقْبَلُ أَنْتَ أَرْجُو أَنْ تَرَكَنْتَ إِلَيْنَا إِذْ أَنْتَ مُهْتَاجٌ إِلَيْنَا  
خَطِيبٌ حَسَدَكَ إِذْ أَنْتَ مُهْتَاجٌ إِلَيْنَا إِذْ أَنْتَ مُهْتَاجٌ إِلَيْنَا  
أَوْ بِمُثْلِ خَطِيبٍ حَسَدَكَ إِذْ أَنْتَ مُهْتَاجٌ إِلَيْنَا

صریح سحر-الرُّثی

در کے میں فرمائی ہے۔

رئی عظمت کے نئے نئے قیام، ایک دن ہے،

卷之三

سلماں کے تزلیل کا اصلی سبب اور اسی کا اعلان ہن وہ میانش کا اعلان اور اسپر اریٰ تائید ترقی سلماں کے سبب ہے اور یہ ایک اہم سبب ہے اور اس پر عمل ہمیت ۸۰

الحمد لله رب العالمين

بیت اسلامی اور آزادی، ملیاً نہیں پڑھے مثل تصنیف

## اخوازی

ضرت مولانا کی وجہ نہ ہوئے، اُنہوں نے اپنے تھیکی سے ۳۰

## شہروستان ہر خواہ

ندوستان پر عملہ اور مسلمانوں کے قریبی۔ چنان کی تغیرت و میرہ مفضل بحث سے

١٦٦

رہیں اشیاں کے یا میکاٹہ پر نہ رہا۔ میں مھمتوں

## مختارات من اعلام اسلام اذربيجان

ندوستان کی آزادی مددگار صورتی مسائل یا یک یا چندین کامبوج مذکور

## چند اندیشه‌ترین کتابخانه‌های ایران

## شاعر احمد ناظر و حوار الاشاعت محمد کوہاٹی سر بریج